il L
i e
Tariqa@,ﬁéf

IBURHANIYA

DISUQIYA SHADHULIYA

Ubersetzung der Khutba zum Anlass von Id al Fitr
1. Schawaal 1445/10. April 2024
Von
Maulana Imam Scheich Mohammed Scheich Ibrahim

Scheich Mohammed Osman Abdu al Burhani

1 Teil

Bismi Llahi rahmani rahim

Allahumma salli ala Sayyidina Muhammadin wa alihi wa sallim

Allahu akbar, Allahu akbar, Allahu akbar, Allahu akbar, Allahu akbar, Allahu akbar,
Allahu akbar, Allahu akbar, Allahu akbar, Allahu akbar, Allahu akbar

Lailahailla Llah, wa Llahu akbar, Allahu akbar, wa li Llahi al hamd

Gelobt sei Allah, der Beschiitzer der Glaubigen und der Begleiter der
Rechtschaffenen, der Troster der Gebrochenen, der Helfer der Betriibten und der
Erhorer der Bittenden. Wir preisen lhn in Wohlstand und Prifung, wir danken Ihm
in guten und schlechten Zeiten, und wir loben Ihn fiir alle guten Dinge. Denn
manchmal fuhrt Glick zu Hochmut, Undankbarkeit und Trennung, und manchmal
zieht Not Reue, Bittgebet und Verbindung nach sich. Und ich bezeuge, dass es keine

Gottheit gibt auRer Allah, Er ist der Einzige und hat keinen Partner. Ihm gehort die



herausragende Weisheit in Seinen Taten, und Seine Beweisfliihrung lber Seine
Diener ist vollkommen. Er fallt kein Urteil Gber einen Glaubigen, das nicht gut fiir ihn
ist. Diejenigen, die mit Zufriedenheit gesegnet sind, geniellen ihre Zufriedenheit,
wahrend diejenigen, die argerlich und rebellisch sind, mit Bedauern und Reue fir
ihren Arger und ihren Widerspruch konfrontiert werden. Und ich bezeuge, dass
unser Herr Muhammad Sein Diener und Sein Gesandter ist, der frohe Botschaft und
Warnung brachte. Also gib frohe Kunde dem, der standhaft bleibt und sich mit
Hochachtung und Ehre schmiickt und der im Jenseits mit dem Erfolg des
Wohlgefallens des grof3ziigigen Herrn belohnt wird. Und warne den, der Ubertreibt,
der nachlassig ist und aufgibt, vor dem Scheitern, der Erniedrigung und der
Entehrung im Diesseits sowie vor der Pein und der deutlichen Niederlage im

Jenseits.

O Diener Gottes,

vor einigen Stunden haben wir den heiligen Monat Ramadan verlassen, von dem
der Erhabene sagt: ,,Der Monat Ramadan ist es, in dem der Quran als Rechtleitung
fir die Menschheit herabgesandt wurde und als klare Beweise der Rechtleitung und
der Unterscheidung.” (Sure Al-Baqgarah, 2:185).

Bevor die Zeitspanne zwischen uns und diesem gesegneten Monat sich weiter
ausdehnt, missen wir innehalten und uns einen Moment selbst reflektieren. Denn
das Ego ist ein standiger, feindlicher Begleiter des Menschen, Tag und Nacht, zu
Hause und auf Reisen; in allen seinen Zustianden verlockt es den Menschen mit
Falschheit und verleitet ihn, seinen Begierden zu folgen und fihrt ihn zum Irrtum.
Deshalb ist es fiir die Verstandesmenschen und diejenigen, die sich der Ermahnung
unterwerfen, notwendig, es zur Rechenschaft zu ziehen und es davon abzuhalten,
abzuweichen. Sie folgen dem edlen gottlichen Gebot und dem erhabenen goéttlichen
Aufruf: ,0 ihr, die ihr glaubt, fiirchtet Allah und lasst jede Seele bedenken, was sie

fir den nachsten Tag vorbereitet hat. Und flirchtet Allah, denn Allah ist Gber das,



was ihr tut, wohl unterrichtet.” (Sure Al-Hashr, 59:18) Unser Prophet, Gott segne ihn
und schenke ihm Frieden, ermutigt uns zur Selbstreflektion und sagt: ,Der Kluge ist
derjenige, der sein Ego tadelt und fiir das Leben nach dem Tod handelt, und der
Schwache ist derjenige, der seinem Ego folgt und seine Wiinsche an Allah richtet.”
(Musnad Ahmad) Es ist daher die Pflicht eines weisen Menschen, niemals vier
Stunden zu vernachladssigen: Eine Stunde, in der er seinen Herrn im Gebet anruft,
eine Stunde, in der er sein Ego zur Rechenschaft zieht, eine Stunde, in der er mit
seinen Brudern allein ist, die ihm zum Guten raten, und eine Stunde, in der er mit
seinem Ego und seinem Wunsch allein ist. In dieser Stunde liegt die Hilfe fiir die

anderen Stunden:

Ein Junger sehnt sich alter zu sein und ein Alter sehnt sich nach Jugend
Ein Arbeitsloser sehnt sich nach Erwerb und jemand mit Arbeit jammert
Viel Geld bedeutet viel Miihe und Mihe hat, wer arm ist
Und derjenige mit Kindern ist dauernd besorgt und wer sie sich wiinscht, dessen
Herz leidet darunter
Wer die Schénheit verloren hat, beklagt sich und es klagt, wer andere blendet
Es strebt jemand sehnsiichtig nach Ruhm und wem es gelingt, der wird matt

Eine Klage, die keinen Richter hat, auler den beiden Gegnern, so sie eintreffen.

Ihr Lieben in Allah... So ist das Leben des Menschen wechselhaft, und es gibt keine
feste Bestimmung dafiir. Jedes Mal, wenn der Mensch nach etwas strebt, will er
etwas anderes. Jedes Mal, wenn er in einem Zustand ist, sehnt sich sein Ego nach
etwas anderem. Jedes Mal, wenn er etwas begehrt und es erreicht, strebt er nach
etwas anderem. Jedes Mal, wenn er eine Position oder einen Status erreicht,
begehrt er einen anderen. Wie Sd. Abdullah ibn Abbas, mége Allah mit ihnen beiden
zufrieden sein, sagte: ,Ich horte den Gesandten Allahs, Gott segne ihn und schenke

ihm Frieden, sagen: Wenn der Sohn Adams zwei Taler aus Gold héatte, wiirde er nach



einem dritten streben, und nichts stellt das Auge des Sohnes Adams ruhig auBer
dem Sand der Erde.” (Musnad Ahmad)

Die Unzufriedenheit fihrt den Menschen zu den gefahrlichsten seelischen
Krankheiten wie Sorgen, Trauer, Angst, Unruhe, Instabilitdit und Problemen sowie
den Konflikten zwischen Landern und den Kriegen zwischen ihnen. Der Mensch
unterdriickt seinen Menschenbruder, indem er ihm Unrecht tut in Bezug auf seine
Person, sein Eigentum und seine Wiirde. Der Islam kam, um all das zu heilen, durch
den Glauben an die Einheit Gottes, Seine Namen und Eigenschaften, die
Verwirklichung der Dienerschaft in Zufriedenheit mit dem, was Gott den Dienern an
Versorgung, Bestimmung, Umstdanden und Priifungen gegeben hat.

Die Zufriedenheit ist der Schutzwall, der den Muslim vor den Schwankungen der Zeit
schiitzt. Sie ist der lippige Garten mit Schatten, in den der Glaubige vor der Hitze der
Welt fliichtet. Ohne Zufriedenheit ist der Mensch ein Opfer der Verzweiflung, denn
Sorgen und Wolken bedrangen ihn von allen Seiten. Und wisst, dass eines der
groRzigigsten Dinge, die Gott Seinen Dienern geschenkt hat, und eines der
gefahrlichsten Dinge (die er haben kann), die Genligsamkeit ist. Es gibt nichts, das
den Korper mehr beruhigt als die Zufriedenheit und das Vertrauen in Schicksal und
Bestimmung. Und wenn es in der Genlgsamkeit keine andere lobenswerte
Eigenschaft gabe als die Ruhe, dann ware es die Pflicht des Verninftigen, unter
keinen Umstanden jemals die Genligsamkeit zu verlassen.

,In der Tat, die Zufriedenheit der Menschen ist ein unerreichbares Ziel.” Diese
Weisheit haben wir oft gehdrt und selbst wiederholt. Je langer ein Mensch lebt und
mit anderen Menschen verkehrt, desto mehr erkennt er die Wahrheit dieser
Weisheit. Denn die Menschen haben unterschiedliche Wege, Ideen, Geschmacker,
Neigungen und Meinungen. Wer kann also alle zufriedenstellen?

Wisse, dass wenn du die Wahrheit aussprichst, du als grob und dreist angesehen
wirst, und wenn du schweigst, als arrogant und eingebildet. Wenn du sie taglich

besuchst, bist du tadelbar und unbedeutend, und wenn du den Besuch unterlasst,



wirst du kritisiert. Wenn du ihnen deine Gaben zeigst, werden sie dich beneiden,
und wenn du sie vor ihnen verbirgst, werden sie dich tadeln. Wenn du sprichst,
drehen sie deine Worte um, und wenn du handelst, missverstehen sie deine
Absichten. Wenn du lachelst, sagen sie, du seist schwach, wenn du ernst bist, sagen
sie, du seist aggressiv, wenn du hart bist, sagen sie, du seist tyrannisch.

Der Imam Ash-Shafii, mége Allah mit ihm zufrieden sein, sagte:

Ich lachte, und sie sagten: Benimm dich! Ich weinte, und sie sagten: Lache doch!
Ich lachelte, und sie sagten: Er zeigt Stolz. Ich wurde grimmig, und sie sagten: Er
zeigte sein wahres Gesicht.

Ich schwieg, und sie sagten: Er hat eine trage Zunge. Ich sprach, und sie sagten: Er
redet zu viel.

Ich zeigte Sanftmut, und sie sagten: Ein Merkmal der Feigheit und wenn er dazu
fahig ware, wiirde er zurtickschlagen.

Ich zeigte Kampfeskraft, da sagten sie: Ein Zeichen von Ungezligeltheit. Und ware
er weise, ware er nicht so uniberlegt.

Sie sagen, ich wiirde abweichen, wenn ich ,,Nein“ sage, und wenn ich zustimme,
werde ich als Nachahmer bezeichnet.

So erkannte ich, dass so sehr ich die Zufriedenheit der Menschen suchte, ich

immer getadelt werde.

Um aus diesem Dilemma zu gelangen, hore auf den Rest der Weisheit: ,Die
Zufriedenheit der Menschen ist ein Ziel, das nicht erreicht werden kann und die
Zufriedenheit Gottes ist ein Ziel, das nicht vernachlassigt werden darf. Also strebe
nicht nach dem, was nicht erreichbar ist, sondern verfolge, was nicht vernachlassigt
werden darf.”

Demnach wirst du also nicht in der Lage sein, alle Menschen zufriedenzustellen, es

sei denn, du befolgst diese groRartige Anleitung, die durch den besten aller



Menschen (Friede und Segen seien auf ihm) gegeben wurde: ,Wer das Wohlgefallen
Allahs sucht, auch wenn es den Menschen missfallt, den wird Allah zufrieden stellen
und Er wird die Menschen ihm zufrieden sein lassen. Und wer das Wohlgefallen der
Menschen sucht, auch wenn er das Missfallen Allahs auf sich zieht, auf den wird
Allah zornig sein und Er wird die Menschen zornig auf ihn sein lassen.” (Musnad Ash-
Shihab) Und Allah, der Erhabene, spricht die Wahrheit, wenn Er sagt: ,Aber sie
sollten eher Allah und Seinen Gesandten zufriedenstellen, wenn sie Glaubige sind.”
(Sure At-Tawbah, 9:62) Also suche, o Diener, das Wohlgefallen Allahs in allem, was
du tust und sagst, dann wird Er dir die Zufriedenheit und die Akzeptanz der

Menschen zusichern.

Und wisse, mein Lieber, dass Zufriedenheit bedeutet, dass das Herz den Willen des
Herrn annimmt und es ist die Akzeptanz der Entscheidung Allahs in guten wie in
schlechten Zeiten. Darum wisse, dass das, was Gott fir dich bestimmt hat, das
gesamte Gute flr dich enthalt. Wer also auf die gute Wahl Allahs vertraut, wird sich
nichts anderes wiinschen, als was Allah fir ihn bestimmt hat.

Zufriedenheit bedeutet jedoch nicht, sich einer Situation zu ergeben, die durch
Anstrengung und das Ergreifen von MalBnahmen gedndert werden kann, wie
beispielsweise von einer Krankheit geheilt zu werden, nach Lebensunterhalt zu
streben oder einen Schaden abzuwehren. Denn Aufgeben bedeutet eine Niederlage
und die fehlende Anstrengungsbereitschaft, um das Ziel zu erreichen.

Die Zufriedenheit besteht vielmehr darin, zunachst alles Mogliche zu tun, um das
Ziel zu erreichen, und wenn du dann nicht erfolgreich sein solltest, so sei zufrieden
mit dem, was Gott fir dich bestimmt hat, ohne Verzweiflung oder Frustration, wie
Verheiratete, die trotz medizinischer Hilfe keine Kinder bekommen konnten, oder
einem Kranken, der trotz Medikamenteneinnahme keine Heilung erlangte, oder
jemandem, den Allah mit Armut und finanzieller Not geprift hat, der sich bemihte

Reichtum zu erlangen, aber dessen Bemiihungen erfolglos blieben.



Hier zeigt sich, wer die Eigenschaft der Zufriedenheit, mit dem was Gott fiir ihn
bestimmt hat, verinnerlichte, sodass das Herz in den Zustand der ewigen
Gllckseligkeit versetzt wird und die Seele eine fortwahrende Gite spirt. Imam Ali
(moge Allah sein Antlitz ehren) trostete einen Mann, dessen Sohn gestorben war,
indem er zu ihm sagte: ,Wenn du geduldig bist, wird dein Schicksal eintreffen und
du bist der Belohnung wiirdig und wenn du verzweifelst, wird dein Schicksal
eintreffen und du bist der Strafe wirdig.” (Dscham Al-Dschawami von Al-Hafiz As-
Suyuti). Unzufriedenheit, Verzweiflung und der Widerwille gegen Allahs Urteil und
Seine Bestimmung sowie das, was Er den Dienern zugeteilt hat, fihren nur zu mehr
Ungllick und Elend fiir den Menschen. Er, Frieden und Segen seien auf ihm, sagte:
,Erfolgreich ist, wer sich hingibt, mit dem Noétigsten versorgt wird und den Allah mit
dem zufriedenstellt, was ihm gegeben wurde.” (Al-Hakim im Werk al-Mustadrak).
AbschlieRend zu diesem Teil heillt es: ,Wer die Siinde bereut, ist wie jemand, der

keine Siinde begangen hat.” Bittet Allah und seid euch der Antwort gewiss.

7 Toil

Allahu akbar, Allahu akbar, Allahu akbar, Allahu akbar, Allahu akbar, Allahu akbar,
Allahu akbar, Allahu akbar, Allahu akbar

Allah allein geblihrt das Lob und Frieden und Segen seien auf demjenigen, nach dem

es keinen Propheten mehr gibt sowie auf seiner gesamten Familie, all seinen



Gefahrten, seinen reinen Nachkommen und denen, die ihnen in Glte bis zum

Jingsten Tag folgen.

O ihr Geliebten des liebenden Geliebten, mogen der vorziiglichste Segen und der

vollkommenste Frieden auf ihm ruhen,

Der Erhabene sagt zu Beginn der Sure An-Nisa: , O ihr Menschen, flrchtet euren
Herrn, Der euch aus einem einzigen Wesen erschaffen hat, und Er erschuf aus ihm
seine Partnerin und Er lie® aus ihnen viele Manner und Frauen entstehen, und
flirchtet Allah, in dessen Namen ihr euch gegenseitig bittet, und achtet die
Verwandtschaftsbande. Wahrlich, Allah wacht Giber euch.” (4:1) Wenn der Mensch
sich also hingibt sowie mit der Bestimmung Allahs zufrieden ist, wird seine Seele
beruhigt und dies ist der Beweis seiner Liebe zu Allah, dem Gepriesenen.
Andererseits, wenn er Unzufriedenheit zeigt, sich beklagt und sein Leid offenbart,
ist dies der Beweis dafiir, dass seine Liebe nicht aufrichtig ist, und sein Zustand
widerspricht dem, was er sagt. Die mangelhafte Zufriedenheit mit der Bestimmung
Allahs und die unzureichende Geduld in Bezug auf Sein Urteil sind Impulse, die bei
allen Geschopfen vorkommen und zum Vorschein treten, wenn der Glaube des

Menschen mangelhaft ist.

Und wisse, dass die Sunna, die uns der Auserwahlte, Friede und Segen seien auf ihm,
hinterlassen hat, an erster Stelle die Zufriedenheit mit der Bestimmung Allahs, die
Ergebenheit gegenliber Seinem Befehl und die Geduldaustibung bezliglich der Last
Seines Urteils beinhaltet. In diesem Sinne sagt der Erhabene: ,,Es ereignet sich keine
Heimsuchung auf der Erde oder bei euch selbst, die nicht in einem Buch verzeichnet
ist, bevor Wir sie geschehen lassen. Wahrlich, das ist fur Allah leicht” (Sure Al-Hadid,
57:22). Die Heimsuchungen auf der Erde sind beispielsweise Dirre, Mangel an
Regen und Erdbeben. In Bezug auf das Selbst sind es beispielsweise Krankheit, der
Verlust von Vermogen oder das Ableben eines geliebten Menschen. Das Buch, in

dem all dies verzeichnet ist, ist die ,wohlverwahrte Tafel” (Al-Lauh al Mahfuz). In



diesem Sinne wurde gesagt: ,,Das Erste, was Allah erschuf, war der Stift. Daraufhin
befahl Erihm: , Schreib!“ Da fragte der Stift: ,Was soll ich schreiben?” Er antwortete:
,Die Schicksalsbestimmung.” So schrieb der Stift alles, was geschehen und was bis

zur Stunde des Jiingsten Gerichts sein wird.” (Musnad Ahmad)

Wenn du also danach fragst, wann sich die Glickseligkeit im Herzen niederlasst,
dann wisse, dass dies eintritt, wenn drei Dinge vorhanden sind: Keine Trauer Gber
das Vergangene, keine Sorgen (iber das Kommende und Zufriedenheit mit dem, was
der Herr der Himmel zugeteilt hat. Und wisse, dass in der Harte die Geduld
gemessen wird, im Diskurs der Verstand und im Situationsumgang der Mensch
selbst. Gliicklich ist der Diener, der darauf bedacht ist, niemandem Unrecht zu tun,
Uber niemanden zu lastern oder bloRzustellen. Vielmehr sieht er sich selbst nicht

hohergestellt als jemand anderen, denn wir werden alle einmal gehen.

Ziehe aus dem heutigen eine Lehre und aus dem gestrigen eine Erfahrung, denn das
Leben ist wie eine mathematische Gleichung: Subtrahiere von ihr die Mihsal und
den Kummer, addiere zu ihr die Liebe und die Treue und Uberlasse den Rest dem
Herrn des Himmels. Wenn du dich niederwirfst, teile Ihm deine Geheimnisse mit,
ohne dass die neben dir es horen. Sprich zu Ihm mit Tranen in den Augen, denn Er
ist der Herrscher Uber die Herzen. Frage nicht: ,Wo soll ich beginnen?”“ Denn die
Gehorsamkeit gegenliber Allah ist der Beginn. Und frage nicht: ,Wo ist mein Weg?“
Denn die Gebote Gottes sind die Rechtleitung. Und sage nicht: ,Wo ist meine
Belohnung?“ Denn das Paradies Gottes ist genligend. Und sage nicht: ,,Morgen

werde ich beginnen.” Denn vielleicht ereilt dich schon das Ende.

O mein Lieber, behandele die Geschopfe Gottes entsprechend deines edlen
Wesenskernes und nicht so, wie sie dich behandeln, denn sie haben

unterschiedliche Substanzen:



Die Auslese der Menschen ist wie die Auslese der Mineralien, unter ihnen gibt es
kostbare und gewdhnliche Steine
Und manche Menschen sind wie manche Baume, schon im Wuchs, doch sparlich in
der Frucht
Manche Versprechen sind wie manche der Wolken, laut im Donner und sparlich an
Regen
Wie viele Blinde gibt es, die jedoch mit ihrem Herzen sehen und wie viele Herzen
gibt es, die kein Augenlicht besitzen
Und die beste Rede besteht aus wenigen Worten, reich an Inhalt und eindrucksvoll

in ihrer Wirkung.

Und Er, Friede und Segen seien auf ihm, sagte: ,Wer unter euch gesund aufwacht,
in seinem Korper sicher und in seiner Behausung sicher ist und lber ausreichend
Versorgung fiir seinen Tag verfligt, flr den ist es, als hatte er die Welt erlangt.” (Ibn
Hibban) Und sei nicht einer von denen, liber die der gepriesene Herr sagt: ,Der
Mensch wurde verdammt, wie undankbar er ist.“ (Sure Abasa, 80:17) Oder Gottes
Wort: ,Wabhrlich, der Mensch ist seinem Herrn gegeniber undankbar.” (Sure Al-

Adiyat, 100:6)

Gott, in Seiner GrofSzligigkeit, weist Seine Diener an, lhn zu bitten. Das Bittgebet
meint, Gott nach Seiner unermesslichen Giite zu fragen. Es ist bekannt, dass der
Grolzigige derjenige ist, der gibt, wenn er gefragt wird. Was jedoch die gottliche
GrolRzugigkeit anbelangt, so wartet Allah nicht auf den Fragenden, sondern weist
ihn an zu verlangen. Es ist unvorstellbar, dass Gott Seine Diener zum Verlangen
auffordert und ihnen dann ihr Verlangen nicht gewahrt! Denn Er ist der GroRzligigste
der GroRzigigen. Dies bedeutet, dass Gott Seinen Dienern unvermeidlich gibt,
worum sie bitten. Allerdings unterscheiden die Diener, wenn sie von Allah etwas

erbitten, nicht zwischen dem, was ihnen genligt, dem, was ihnen ausreicht, und

10



dem, was sie Ubermutig macht. Unser Herr ist weise und weil3, was Seinen Dienern
nltzt und ihnen schadet, was sie von |hm fernhalt und was sie Ihm naher bringt.
Wenn sie lhn also um etwas bitten, wird Er es ihnen entweder gewdhren oder sie
erhoren. Wenn Er ihnen gibt, worum sie gebeten haben, hat Er sie erhort, weil das,
worum gebeten wurde, im Interesse des Fragenden ist. Wenn jedoch das, worum
gebeten wurde, nicht im Interesse des Fragenden ist, tauscht Er es aus, andert es
ab, schiebt es auf, figt etwas hinzu oder nimmt etwas weg, so dass es nutzlich und
nicht schadlich ist. Auch in diesem Fall hat Er die Bitte erhort, und dies ist die
Bedeutung der Worte Gottes, des Erhabenen: ,Ich antworte auf die Bitte des
Bittenden.” (Sure Al-Baqara, 2:186) und Seine Worte: ,Bittet Mich, Ich werde euch
erhoren.” (Sure Ghafir, 40:60) Daher sollten wir uns unbedingt der Antwort gewiss
sein, wenn wir lhn bitten, denn der Gepriesene ist es, Der uns dies geboten hat. Das
bedeutet nicht, dass uns dies zusteht, sondern dass wir vielmehr im Meer der
gottlichen GrolR3zlgigkeit baden. Wenn Er will, erhért Er und wenn Er will, antwortet
Er. In beiden Fallen geht das Bittgebet bei dem GroRzligigen nicht verloren. Und
umso mehr der GroRzigigste, denn der GrofSzligige ist derjenige, der gibt, was

ausreicht, wihrend der GroRziigigste derjenige ist, der im Uberfluss gibt.

Lindere den Menschen ihr Leid, und wenn du es nicht schaffst, dann sprich ein

trostendes Wort aus

Webe aus der Hoffnung Gewander, um sie zu erfreuen, und sei fir sie wie ein Licht

in der dunkelsten Finsternis

Worte oder Taten machen die Menschen nicht gliicklich, es sei denn sie stammen

von einer Person, die gute Charaktereigenschaften und Anstand aufweist

11



O Allah, wir bitten Dich um alles Gute, um das Dich dein Geliebter Sayyiduna
Muhammad, Frieden und Segen seien auf ihm, gebeten hat. Und wir suchen
Zuflucht bei Dir vor jedem Ubel, vor dem Dein Geliebter Sayyiduna Muhammad,
Friede und Segen seien auf ihm, bei Dir Zuflucht gesucht hat. O Allah, neige Dich
unseren Herzen mit Deiner Liebe zu. O Allah, heile unsere Kranken und erbarme Dich
unseren Bridern, die uns im Glauben vorausgegangen sind. O Allah, segne unsere
Nachkommen. Du bist der Allhérende, der Allwissende, und Deine Antwort ist

erstrebenswert. Du bist der gitigste Herr und der gitigste Helfer. Allahumma Amin.

Und segne, o Allah, und schenke Sayyiduna Muhammad Frieden sowie seiner

Familie.
Alles Gute zum Fest!

Wa s-salamu alaikum wa rahmatu Llahi wa barakatuhu

— Kontakt fiir das Ubersetzungsteam: Hasan Ralf

12



