Lalall iyl

ok
Tariga
BURHANIYA

DISUQIYA SHADHULIYA

Ubersetzung der Rede von

Maulana Scheich Muhammad Scheich Ibrahim
Scheich Muhammad Uthman Abduh al Burhani

zur Hauliya der beiden Imame
o ey e R
\,. \v/ | PSS 1A RS A N e
A3
£ = ¢ L'/

Wahrlich, durch die Giite Allahs befinde ich mich in der hichsten Hohe

Khartum
25. Schaban 1442
Mittwoch, 7. April 2021

e

Y



HAULIYAREDE VAN 2NN LV LY XXV LV 1\

Llayll iy, dall [
dalile El’\\é Tréi\

Toriqa‘),‘;ﬁ(i
| BURHANIYA

DISUQIYA SHADHULIYA

Ubersetzung' der Rede von

Maulana Scheich Muhammad Scheich Ibrahim
Scheich Muhammad Uthman Abduh al Burhani

zur 38. Hauliya fiir

Maulana al Imam Fakhruddin
Scheich Muhammad Uthman Abduh al Burhani

und zur 18. Hauliya fiir
Maulana Scheich Ibrahim
Scheich Muhammad Uthman Abduh al Burhani

Khartum

25. Schaban 1442
Mittwoch, 7. April 2021

'AVAVAVAVAV

WANZIANGYNNZOANNZIANL

LN LY DY DNV LV D\ HAULIYA 2021 / 1442



PANZIANZOANNZOANNZO

MZANZIANNZIANNZGANYNNLZOANNLZAN

P ® ,
prgSin =

Im Namen Gottes, des Barmherzigen, des Erbarmers

Dank gebuhrt Allah, Der mir Uber die Zugabe hinaus gibt. Er ist der Allmachtige,
und machtig ist derjenige, der bei Ihm ist. Frieden und Segensgriufe fur unseren
Herrn Mohammed, Seinen Diener und Gesandten, den Hochverehrten, und fir
seine Familie, seine Gefahrten, die Nachfolgenden und die ihnen Nachfolgenden
— ihnen allen ist starke, unbestreitbare Macht zu Eigen.

O ihr Geliebten des Wohlhabenden, der in seinem Reichtum bediirftig ist,

Bekanntlich ist die erste Saule des Weges der Bund, er ist die Tur, an die man
zuerst anklopfen sollte. Dies ist die starkste Verbindung zwischen Zweien, die sich
wegen Allah lieben und sich gegenseitig versprechen, Ihm zu gehorchen — vor
Allah, in Allah, und mit Allah. Es ist der Bund zwischen Arzt und Patient, zwischen
Lehrer und Schuler, um den Anweisungen auf dem Weg zu Allah Folge zu leisten.
Das Vorgehen auf dem Weg ist, das Selbst zu erziehen und zu reinigen.

Fir die Sprachwissenschaftler bedeutet ein Bund eine Verfugung, ein Vertrag,
eine Sicherheit oder ein Eid, und alle diese Verbindlichkeiten zwischen Menschen
bezeichnet man als Bund. Fur die Gelehrten heil3t es, sich daran zu halten, was
Allah fir Seine Diener verfugt hat. Und fur unsere Sufi-Meister ist es das, was den
Scheich und seine muridin® verbindet.

Allah, der Hocherhabene, sagt (Koran 48:10): ,Die dir Treue schwdéren, Allah nur
schworen sie Treue; die Hand Allahs ist uber ihren Handen. Wer daher den Eid
bricht, schadet nur sich selbst.“ Und Er sagt auch (Koran 16:91): ,Haltet den Bund
Allahs, wenn ihr einen Bund geschlossen habt; und brecht nicht die Eide, nach
ihrer Bekraftigung.” Diese Verse erldutern, wen Allah beauftragt hat, den Bund zu
schlieBen und die Bestimmungen des Vertrags zu erfullen. Dies sind die
erziehenden Scheichs.

Der Bund ist in Wahrheit der Bund Allahs, und die Hand ist die Hand Allahs: ,Die
dir Treue schworen, Allah nur schworen sie Treue; die Hand Allahs ist Uber ihren
Handen.“ Daher wird vor den Folgen eines Treuebruchs gewarnt: ,Wer daher den
Eid bricht, schadet nur sich selbst.“ Somit ist der Bund des Scheichs der
offenbare, und der innerliche und wahrliche ist der Bund Allahs, des
Hocherhabenen.

Allah nimmt den Treuschwur von denen an, die meinen Bund erflillen
Und verloren sind diejenigen, die den Bund mit mir brechen*

NZANZIANZEANNIANZIAN AN

PANZIANZOANNLZEONNLZOANL



PANZIANZOANNZOANNZO

MZANZIANZIANZGIANYANNLZOANN AN

Der Bund ist der Anfang der Verbindung. Bei anderen wird er auch ,Treueschwur®,
.EntschlieBung®, ,Anlegen des Sufi-Gewands“ oder der ,Weg“ genannt. Diese
Begriffe haben eine tiefere erzieherische und auf das Verhalten bezogene
Bedeutung. Sie bezeichnen im AuReren den Beginn der Verbindung zwischen
dem aufbrechenden murid und dem kundigen Scheich, und im wirklichen Inneren
die Verbindung des Strebenden [murid] mit dem Erstrebten [murad], dem
Hocherhabenen. Denn jedes Versprechen an Allah ist ein Bund, und jeder Vertrag
unter Dienern ist ein Bund. Im Hadith des Bittgebets, Uberliefert von Ibn Haban,
heillt es: ,Und ich werde mich an den Bund mit Dir und mein Dir gegebenes
Versprechen halten, solange ich kann.”

Und wenn Sufi-Meister den Bund eines murid annehmen, dann meinen sie damit,
dass dieser verspricht, sich an die Pflichten der Scharia und das gute Benehmen
zu halten sowie an das, was sein Scheich ihm an dhikr gibt, und dies weder zu
vernachlassigen noch unachtsam damit umzugehen.

Was den Treueschwur [baya] angeht, so ist er der Eingang zur segensreichen Ge-
fahrtenschaft zwischen dem erziehenden Scheich und dem murid, der nach
Verbindung zu dem Wahrhaftigen strebt. Dadurch wirkt der Scheich auf die Worte
und Taten des murid ein, und die Verbindung verstarkt sich. Dies zielt darauf ab,
das menschliche Wesen zu lautern und Herz und Seele zu heilen.

Der Reisende auf dem Weg zu Allah bendtigt Wegzehrung, dies ist die
Gottesfurcht, und eine Waffe, die ihn gegenlber seinem Widersacher starkt, dies
ist das dhikr, sowie ein Gefahrt, das ihm die Anstrengungen der Reise erleichtert,
und dies ist das Streben.

Die Reise lasst sich nicht ohne einen Fuhrer vollenden, einen Lehrer, dessen
Auszeichnung in der vollkommenen Gefolgschaft des Propheten sas besteht. Er
ist vollkommen im Wissen Uber die Scharia, das Sufitum und die gottliche
Wabhrheit. Denn der Scheich, der Lehrer der Seele, ist derjenige, der den Weg der
Wahrheit gegangen ist, und er erkennt auf diesem Weg alles Furchterregende
sowie alle Gefahren und Begrenzungen. Somit Ubernimmt er die Erziehung der
muridin und macht sie darauf aufmerksam, was sie auf der Reise bendtigen und
was sie brauchen, um in die Nahe des hocherhabenen Schépfers zu gelangen.
Man sagt auch: ,Wer keinen Scheich hat, dessen Scheich ist der Teufel.“ Wer sich
auf die Reise zu Allah durch die fiihrende Hand eines Kundigen machen mdchte,
und Allah ermdglicht ihm einen solchen zu finden, der sollte sich zu Gehorsam
dem Scheich gegenuber verpflichten und sich seinen Geboten und Verboten
unterwerfen. Dann verpflichtet sich der erziehende Scheich, den zu Allah
Reisenden anzuleiten, auf dem Weg zum Wahrhaftigen rechtzuleiten und fur ihn
die dunklen Seiten seines Selbst zu erleuchten, um Allah, den Hocherhabenen,
mit Klarheit, Rechtleitung und Gewissheit anzubeten.

NZANZIANZEANNIANZIAN AN

PANZIANZYANZANZANGY



PANZIANZOANNZOANNZO

MZANZIANZIANZGIANYANNLZOANN AN

Demgegentuber: Falsche Vorstellungen von Gehorsam haben diejenigen, die
diesen Vorstellungen folgen, zu irrigen und irreflihrenden Gedanken verleitet, so
dass sie in etwas hineinwateten, von dem sie nichts wussten, und sich erlaubten,
andere als unglaubig zu erklaren, zu verbieten, was Allah erlaubt hat, sowie Blut
zu vergieRen und Nachforschungen Uber den Glauben der Muslime anzustellen.
Daruber vergallen sie die Sira und die Sunna des edlen Gesandten sas oder sie
gaben vor, diese zu vergessen.

Sd. Abdullah ibn Omar, mdge Allah mit beiden zufrieden sein, Uberlieferte, dass
der Gesandte Gottes sas sagte: ,Wagt es nicht, die Anhanger von /a ilaha illa‘llah
als unglaubig zu bezeichnen aufgrund einer Siinde. Denn, wer die Anhanger von
la ilaha illa‘llah als unglaubig bezeichnet, ist selbst dem Unglauben naher.” (At-
Tabarani in Mu’dscham al Kabir)

Sd. Maulana al Imam Ali, mége Allah sein Antlitz segnen, sagte: ,Diejenigen, die
den besten Rat geben und die Allah am besten kennen, lieben und respektieren
die Heiligkeit der Anhanger von /a ilaha illa’llah am meisten.”

Denn die Vorstellung von Gehorsamkeit bei unseren Sufi-Meistern besteht darin,
dem Scheich die Treue zu schwéren und auf seine Hande den Bund zu nehmen,
um sich mit ihm auf den Weg zu machen, die Fehler aufzugeben, sich gute
Eigenschaften anzueignen, die Stufe des ihsan zu verwirklichen und sich darin zu
erhéhen. Der Beleg daflr aus dem Buch Allahs, des Hocherhabenen, ist (Koran
13:7): ,Und jedes Volk hat einen Rechtleitenden.”

Der Bund weicht nicht von diesen offenbarungsrechtlichen Prinzipien ab und
beinhaltet gegenseitige Hilfe in Gottesfurcht und Rechtschaffenheit. So sagt Allah,
der Hocherhabene (Koran 5:2): ,Und helfet einander in Gottesfurcht und
Rechtschaffenheit; doch helfet einander nicht in Siinde und Ubertretung. Und
furchtet Allah, denn Allah ist streng im Strafen.”

Verehrte Versammlung,

Reue und Umkehr sind der wahrhaftige Beginn auf dem Weg zum Herrn,
nachdem man den Bund mit Allah geschlossen hat. Preis sei Dem, Der gesagt hat
(Koran 24:31): ,Kehrt alle reumutig zu Gott zurtck, ihr Glaubigen, auf dass ihr
erfolgreich sein moéget.“ Sd. Anas ra Uberlieferte, dass der Gesandte Allahs sas
sagte: ,Der Umkehrende, der die Siinden bereut, ist wie einer, der keine Siinden
begangen hat.“ In Bezug auf diese Saule sagte Imam Abu Hamid al-Ghazali ra:
,Die reumutige Umkehr von den Suinden zu Allah, Der die Fehler verschleiert und
das Verborgene kennt, ist der Beginn fur diejenigen, die auf dem Weg sind. Sie ist
das Kapital fir die Gewinner, die ersten Schritte flir die muridin, der Schlissel zur
Aufrichtung fir die Unaufrichtigen, der Ausgangspunkt der Erwahlung und Ehrung,

NZANZIANZEANNIANZIAN AN

PANZIANZYANZANZANGY



PANZIANZOANNZOANNZO

MZANZIANZIANZGIANYANNLZOANN AN

um zu den Nahestehenden zu gehdren. Wenn dies sogar fur unseren Vater Sd.
Adam as und fur alle anderen Propheten galt, sollten erst recht die Nachkommen
dem Vorbild der Vater und GroRRvater nacheifern.”

Die nahen Engel konzentrieren sich ausschlie3lich auf reine Gute, und die Teufel
zielen ausschlieflich auf das Bdse, und die Ruckkehr zum Guten, nachdem er ins
Bdse gefallen ist, ist fur den Menschen dringlich. Denn wer sich ausschlieRlich mit
Gutem beschaftigt, ist ein nahegeholter Engel, und wer sich ausschliellich mit
Bdsem beschaftigt, ist ein ferngehaltener Teufel. Und der Mensch vermeidet das
Bdse, indem er zum Guten zurlckkehrt. Es sind zwei Verunreinigungen im Lehm
des Menschen vermischt, und zwei gute Eigenschaften haben ihn begleitet,® und
jeder Diener wird seine Zugehdrigkeit ausrichten, entweder zum Engel oder zu Sd.
Adam oder zum Teufel.

Das Bose ist also vermengt mit dem Guten im Lehm Adams, es ist eine starke
Vermengung, die nur durch eines der beiden Feuer gelautert werden kann: das
Feuer der Reue oder das Feuer der Holle. Du entscheidest, welches Feuer du
auswahlst. Entscheide dich fiir das ,leichtere” dieser beiden, das kleinere Ubel,
noch bevor der Teppich der Entscheidungsfahigkeit zusammengerollt wird und du
im Haus der Bestimmung stehst: entweder in das Paradies oder in das Feuer. Sd.
Fakhruddin ra sagt:

Allah verzeiht dem, der reuig zur Karawane zurickkehrt
Allah verzeiht dem, der umkehrt nach einem Fehltritt®

Und uber die Ausrichtung in der Zugehdrigkeit sagt er ra:

Der Schiiler erhalt in meiner Gefolgschaft
eine wahrhaftige, lickenlose Zugehc’jrigkeit7

Das arabische Wort tawba [Umkehr] bedeutet eigentlich ,Zuriickkehren®. Es heil3t
sprachlich: jemand kehrt um, das heif3t er kehrt zurtick. In diesem Sinne bedeutet
die Umkehr das Zuruckkehren von dem, was tadelnswert ist hinsichtlich der
Scharia, und das sich Hinwenden zu dem, was darin preisenswert ist. Im Hadith
lautet es: ,Reue ist Umkehr.” Und bedeutende Meister unter den sunnitischen
Gelehrten haben erklart, dass als Voraussetzung fur die Umkehr die folgenden
drei Dinge gelten: 1. das Bereuen von Fehltritten, 2. das umgehende Unterlassen
der Verfehlung, und 3. der feste Beschluss, nicht mehr zu den sindhaften Dingen
zurlckzukehren, die er getan hat. Diese Pfeiler sind die Basis fur eine wahrhaftige
Umkehr.

Die Umkehr hat Stufen und Stationen. Die erste Stufe ist, sich von schlechter
Gesellschaft fernzuhalten. Denn jene sind es, die denjenigen davon abhalten sich
der Umkehr zuzuwenden. Die erste Station ist es, sich um Wiedergutmachung des
Betroffenen zu bemihen soweit es mdglich ist. Wenn das nicht mdglich ist, soll

NZANZIANZEANNIANZIAN AN

PANZIANZYANZANZANGY



PANZIANZOANNZOANNZO

MZANZIANZIANZGIANYANNLZOANN AN

derjenige im Herzen beschlielen, dem anderen sein Recht zukommen zu lassen,
soweit es moglich ist. Er soll sich zudem zuriick auf Allah ausrichten, in
Aufrichtigkeit und im Flehen, im Bittgebet fur sie (die anderen) und fur die
Umkehrenden.

Imam Dschunaid ra sagte: ,Die Umkehr hat drei Bedeutungen. Die erste ist die
Reue. Die zweite ist der feste Beschluss, nicht zu dem zurickzukehren, was Allah
verboten hat. Und die dritte liegt im Streben nach Wiedergutmachung.®

Nach der Umkehr gefragt, sagte Sidi Dhu Nun ra: ,Die Umkehr der Allgemeinheit
ist von den Siinden. Die Umkehr der Besonderen ist von der Abwesenheit.”

Imam Ibn Ataa ra sagte: ,Die Umkehr ist zweierlei: die Umkehr des Gewissens
und die Umkehr aus Gehorsamkeit. Die Umkehr des Gewissens ist, wenn der
Diener aus Angst vor der Strafe umkehrt. Die Umkehr aus Gehorsamkeit ist, wenn
er aus Scham vor Seiner Grof3zugigkeit umkehrt.*

Wenn die Umkehr eintritt, folgt ihr die Bitte um Vergebung. Dazu heifl3t es:
,Bemuhe dich, reumutig zu sein bis an das Ende deiner Tage, deiner Zeit.“ Und
der Erhabene Sprecher sagt (Koran 3:31): ,,Sprich: Wenn ihr Allah liebt, so folgt
mir, dann wird euch Allah lieben und euch eure Siinden vergeben. Denn Allah ist
allvergebend und barmherzig.“ Es war seine Sunna sas, stets um Vergebung zu
bitten. Sd. Abu Huraira ra Uberlieferte, dass er sas sagte: ,Wahrlich, hundert Mal
am Tag bitte ich Allah um Vergebung und kehre zu Ihm zurtck.“ (Ibn Madscha im
Werk Sunnan) Und er sas sagte: ,Wer stetig um Vergebung bittet, dem eréffnet
Allah einen Ausweg aus jeder Enge und eine Ldsung fir jede Sorge und gibt ihm
Einkommen auf eine Weise, die er nicht erwartet.” (Abu Dawud im Werk Sunnan)

Die Bitte um Vergebung ist die Nahrung der Umkehrenden und der Zufluchtsort fur
diejenigen, die Fehler begehen. Der Hocherhabene sagt (Koran 11:52): ,Erbittet
Vergebung von eurem Herrn, dann bekehrt euch zu Ihm.“ Und Er, der Erhabene,
sagt (Koran 5:74): ,Wollen sie sich denn nicht reumitig Allah wieder zuwenden
und lhn um Vergebung bitten?“ So ist der Anfang der Umkehr die Bitte um
Vergebung. Die Bitte um Vergebung der Siinde bedeutet die Frage nach der
Bedeckung durch Allah, den Erhabenen. Allah, der Erhabene, vergibt Seinem
Diener, wenn er eine Sunde begeht, indem Er sie bedeckt. Es heilt, dass jede
Sinde, die Allah Seinem Diener im Diesseits bedeckt, auch im Jenseits vergeben
ist. Wahrlich, Allah, der Erhabene, ist gutig und legt keine Sinde bloR3, die Er
bedeckt hat. Und es gibt keine Siinde im Diesseits, die Allah aufdeckt, ohne dass
Er diese im Jenseits Seinem Diener als Strafe zukommen lasst. Das heif’t, das
Aufdecken der Siinde im Diesseits ist die Strafe, und diese wird ihm im Jenseits
angerechnet. Denn Allah ist zu gutig, als dass Er Seinen Diener doppelt strafen
wuirde.

NZANZIANZEANNIANZIAN AN

PANZIANZYANZANZANGY



PANZIANZOANNZOANNZO

MZANZIANZIANZGIANYANNLZOANN AN

Ein Vorteil der Bitte um Vergebung ist es, dass sie den Menschen die
Beharrlichkeit nimmt, denn das Beharren auf der Siinde zieht Strafe nach sich.
Und die stete Bitte um Vergebung bringt schlief3lich die Vergebung. Sd. Abu Bakr
ra Uberlieferte, dass der Prophet sas sagte: ,Wer um Vergebung bittet, beharrt
nicht auf der Siinde, selbst wenn er sie 70 Mal am Tag wiederholt.“ (Abu Dawud
im Werk Sunnan)

Mein Herr sagte:

Die Siinden der Geliebten, auch die gréf3eren, sind gering
Wenn es keine Tat ist, die mit Beharrlichkeit begangen wird®

Zu den wichtigsten Vorzligen der Bitte um Vergebung fir die Gottesgedenkenden,
die auf dem Weg zu Allah Reisenden, gehdren die Reinigung von Schmutz und
das Entfernen von Rost. Er, der Hocherhabene, sagt (Koran 83:14): ,Nein, jedoch
das, was sie zu wirken pflegten, hat auf ihre Herzen Schmutz gelegt.“ In dem
Maf, wie die Siinden und Fehltritte getan werden, rostet auch das Herz. Und die
Reinigung der Herzen geschieht auf folgende Weise, wie er sas sagte: ,Wabhrlich,
die Herzen rosten wie auch das Eisen rostet.“ Da wurde gefragt: ,Und wie entfernt
man den Rost von dem Herzen?“ Da antwortete er: ,Durch die Vermehrung der
Rezitation des Buches Allahs, dem Erhabenen, und die Vermehrung des
Gottesgedenkens, hocherhaben sei Er.“ Die Umkehr zu Ihm und die Bitte um
Vergebung bestimmen das Mal, in dem der Rost vergeht. Auf diese Weise wird
der Mensch vorbereitet, um in die Stufen des dhikr zu gelangen.

Herzen, denen das Gedenken leicht gemacht wurde
Sie sind Zeichen, gibt es jemanden, der eine Lehre daraus zieht?*

Zu den Vorziigen, die der Herr der Gemeinde Seines Geliebten zukommen Iasst,
gehort, dass Er ihnen mit Vergebung und Barmherzigkeit entgegenkommt. Unser
Herr, der Gesandte Allahs sas, sagte: ,Ich betrat das Paradies, und ich sah an
den Torpfosten drei Zeilen in Gold geschrieben. Die erste Zeile war: la ilaha
illa’llah, muhammadun rasulu’llah. Die zweite Zeile lautete: Was wir
vorausschickten, fanden wir vor, und was wir allen, verdienten wir, und was wir
zurlckliefRen, ging uns verloren. Die dritte Zeile war: Eine siindige Gemeinde und
ein vergebender Herr.“ (Imam Suyuti im Werk Dschamu al dschawami).

Wenn wir also den Grund unserer Herzen reinigen mit der Bitte um Vergebung,
treten wir in die Anwesenheit des Gottesgedenkens ein. Und es ist bekannt, dass
das Gedenken das Gegenteil des Vergessens ist. Er, der Erhabene und
Gepriesene, sagt (Koran 59:19): ,Seid nicht wie die, die Allah vergafen und die Er
darum sich selbst vergessen lieR. Das sind die Frevler.“ Es wird gesagt, das
haufige Gedenken bedeutet, Ihn niemals zu vergessen. Das Gottesgedenken ist
die einzige leichte und muhelose gottesdienstliche Handlung.

NZANZIANZEANNIANZIAN AN

PANZIANZYANZANZANGY



PANZIANZOANNZOANNZO

MZANZIANZIANZGIANYANNLZOANN AN

Hier ist das Gedenken der Herzen [dhikr qalb] gemeint. Denn das Gedenken, das
stets andauern kann, ist das Herzensgedenken. Dieses dhikr ist das Fortwahren
des Glaubens [iman] und des Einheitsglaubens [tauhid]. Gemeint ist nicht das
Gedenken mit der Zunge, das nicht dauerhaft ausflhrbar ist.

Hierin liegt der Hinweis ,Liebt Allah®, aufgrund seiner sas Aussage: ,Wer etwas
liebt, der gedenkt dem viel.“ Und man wird Allah nicht vergessen, wenn man
Seiner gedenkt. Denn das Gottesgedenken ist ein Zeichen fir die Liebe zu lhm
und eine Wegleuchte zur Verbindung mit Ihm. Das ist das herrlichste Tor, um zu
Seiner Anwesenheit zu gelangen.

Das Gedenken ist die einzige gottesdienstliche Handlung, bei der uns der Herr um
Vermehrung bittet. Er sagt (Koran 33:21): ,Wahrlich, ihr habt an dem Propheten
Allahs ein schénes Vorbild fur jeden, der auf Allah und den Letzten Tag hofft und
Allahs haufig gedenkt.“ Und Er sagt (Koran 33:41): ,O ihr, die ihr glaubt! Gedenkt
Allahs in haufigem Gedenken.“ Sd. Abdullah Ibn Abbas, mdége Allah mit ihnen
beiden zufrieden sein, sagte: ,Niemand bekommt eine Entschuldigung, das
Gedenken Gottes, gepriesen und erhaben sei Er, zu unterlassen, auler dem, der
seinen Verstand verloren hat.“ Und er sas sagte: ,Vermehrt das Gottesgedenken,
bis sie sagen: Er ist verrickt! (Imam Ahmad in Al Musnad und Al Hakim in
Mustadrak) Und er sas sagte: ,Allah sagt: ,Bringt aus dem Feuer, wer Meiner an
einem Tag gedachte oder Mich in einer Situation flirchtete.” (Tirmidhi im Werk
Sunnan und Al Hakim in Mustadrak).

Es kam ein Beduine zum Gesandten Allahs sas und bat ihn: ,Wahrlich, die Rituale
des Islams sind mir zuviel geworden. Rate mir zu etwas, woran ich mich festhalten
kann.“ Woraufhin er sas antwortete: ,Halte deine Zunge stets feucht vom
Gottesgedenken.” (Al Imam Ahmed in Al Musnad und Al Hakim in Mustadrak)

Uber den Vorzug des Gedenkens in Gemeinschaft und die Besonderheiten des
Gedenkens in Gruppen berichtet der Gesandte Allahs sas in einem hadith qudsi:
,oeid Meine Zeugen, dass Ich ihnen vergeben habe.’ Da sagt einer der Engel:
,Unter ihnen ist einer, der nicht zu ihnen gehdrt, er ist vielmehr aufgrund einer
Angelegenheit dort." Daraufhin antwortet der Herr, der Erhabene: ,Das sind die
Versammelten, wer bei ihnen sitzt, wird nicht unglicklich sein.” (Al Bukhari im
Sahih)

Hier sagt uns der Herr, dass dem, der mit ihnen sitzt auch ohne teilzunehmen,
vergeben wird — was ist dann erst mit den Gottesgedenkenden selbst. Und er sas
sagte: ,Allah, hocherhaben ist Er, sagt: ,Die Versammelten werden wissen, wer
die Menschen von Edelmut sind. Da wurde gefragt: ,\Wer sind die Menschen des
Edelmuts?‘ Da sagte Er: ‘Das sind jene, die sich zum Gottesgedenken in den
Moscheen versammeln.” (Sahih Ibn Hibban)

NZANZIANZEANNIANZIAN AN

PANZIANZYANZANZANGY



PANZIANZOANNZOANNZO

MZANZIANZIANZGIANYANNLZOANN AN

Imam Fakhruddin ra sagt, Gottesgedenken ist ,das Wiederholen des Namens des
Geliebten, ohne Nutzen daraus ziehen zu wollen und ohne Schaden abwenden zu
wollen.“ Das findet sich auch in der Aussage des Erhabenen (Koran 6:91):
»oprich: JAllah!* und lass sie ihr Spiel auf ihren Irrwegen treiben. Und Seine
Aussage (Koran 73:8): ,Und gedenke des Namens deines Herrn und wende dich
Ihm von ganzem Herzen zu.“ Das Gedenken gilt nicht als vermehrt bis die Stufe
des Herzensgedenkens [dhikr qalb] erreicht wird, denn dies ist die erste Stufe der
Vermehrung. So, wie die Zunge der Ubersetzer fiir das Herz ist, so ist das Herz
die Zunge fur den héheren Zustand der Seele. Deshalb beginnt das Gedenken mit
der Zunge, hoher als dies ist das Gedenken mit dem Herzen, und noch héher das
Gedenken mit der Seele.

Erflllt die Zeiten mit dem dhikr, das
die Herzen heilt und sie durch meine Liebe entflammen’

Meine Geliebten in Allah,

Der freigiebige Herr sagt (Koran 7:144): ,So nimm denn hin, was Ich dir gegeben,
und sei einer der Dankbaren.“ Und wie besonders ist, was der Imam Thaalabi in
seinem Tafsir berichtet, dass der erhabene Herr zu Sd. Musa as sagte: ,So nimm
denn hin, was Ich dir gegeben habe, und sei einer der Dankbaren, auf ernsthafte
und bewahrende Weise, auf dass du in der Liebe zu Mohammed sas stirbst.“ Allah
versammelte die Geliebten im allerheiligsten Schatz der Liebe, die das aullerste
Ziel der Stufen und die hochste Héhe der Range darstellt. Nach dem Erreichen
der Liebe ist jede Stufe eine ihrer Frichte. Und alles, was vor der Liebe ist, ist ihre
Vorbereitung. Die Liebe ist ein Samen, der in die Erde der Herzen gesat und mit
dem Wasser der Umkehr von den Sinden bewdssert wurde. lhre Wurzeln
schaffen Standhaftigkeit durch den Gehorsam zum liebenden Geliebten, der sas
sagte: ,Keiner von euch wird glaubig sein, bis ich ihm nicht lieber bin als sein
Vater und sein Sohn und die Menschen allesamt.“ (Sahih Al Bukhari) Und er
sagte: ,Die beste der Taten ist die Liebe in Allah.“ (Abu Dawud im Werk Sunnan)
Und der freigiebige Herr sagt (Koran 3:92): ,lIhr werdet die Gunst nicht erlangen,
ehe ihr nicht von dem gebt, was ihr liebt.“ Das heildt: ,Ihr werdet Meine Liebe nicht
erlangen, wenn in euren Herzen die Liebe zu jemand anderem ist.

Denn die Liebe ist eine gottliche Stufe, der Erhabene hat Sich damit Selbst
beschrieben, und Er nennt sich der Zugeneigte [Al Wadud]. Und Er, der Erhabene,
sagt zu Seinem Propheten sas (Koran 3:31): ,Sprich: Wenn ihr Allah liebt, dann
folgt mir, damit auch Allah euch liebt und euch eure Schuld vergibt.“ Denn die
Liebe ist das Symbol der Auszeichnung, und das Resultat ist Reinheit und
Lauterkeit, und eine Aussage des Erhabenen lautet (Koran 5:54): ,[...] die er liebt,
und die ihn lieben.” So befreit Allah sie vom schielenden und schweifenden Blick.

NZANZIANZEANNIANZIAN AN

PANZIANZYANZANZANGY



PANZIANZOANNZOANNZO

MZANZIANZIANZGIANYANNLZOANN AN

Die Liebe bringt die Gabe der Nachstenliebe hervor. Es heil’t: ,Alles, was im Sein
sich befindet, ist von dir, O du GroRvater von Al Husain.“ Wenn man im Blick
behalt, dass der Ursprung der Schépfung der Geliebte, der Liebende sas ist, und
dass alles Erschaffene von ihm abstammt, dann wirst du niemanden hassen, denn
er ist ein Teil des Geliebten. Wenn wir diese Aussage zwischen uns umsetzen,
dann herrscht Reinheit, und die Tlren zu den Schatzen der Liebe 6ffnen sich fiir
uns. Wabhrlich, Liebe ist ein Schatz, und die Reinheit ist der Schlissel.

Denn die Liebe ist die Bevorzugung des Geliebten vor allen anderen Gefahrten.
Hast du jemals eine Bevorzugung gesehen wie die Bevorzugung von Sayyida
Zulaikha? Von ihrer Liebe getragen, gab sie schlussendlich zu (Koran 12:51): ,Ich
bin es, die ihn verfuhren wollte.“ Wodurch sie ihre Tat gestanden hat, und wer
kénnte so etwas vollbringen?

Wenn du gllcklich leben willst, dann stirb
als Martyrer (der Liebe), sonst sucht die Liebe sich andere, die ihrer wirdig
sind"’

Als die ahl al kahf [die Sieben Schlafer] zur Héhle aufbrachen, folgte ihnen ein
Hund. Mehrmals verscheuchten sie ihn, doch er kehrte nicht zurlck, und er
begleitete und liebte sie. Darum ist er im Koran verewigt bis zum Jungsten Tag.

Und Allah, der Erhabene, offenbarte sich Sd. Musa as: ,Hast du fur Mich eine Tat
vollbracht?* Er antwortete: ,Ich habe gebetet, gefastet und Almosen gegeben, Lob
gepriesen und rezitiert. Und Er sagte: ,Das Gebet ist fur dich ein Licht, das
Fasten ist flr dich ein Schutz, und das Almosen geben ist fur dich eine
Beschattung. Die Lobpreisungen seien fir dich tragende B&ume, und das
Rezitieren ist fur dich ein Wegbereiter. Und welche Tat davon hast du fur Mich
getan?“ Er antwortete: ,Zeigt es mir.“ Er sagte: ,Hast du dich jemals mit einem
Meiner Verbindeten verbindet? Oder jemals mit einem Meiner Feinde
verfeindet?” Also wurde Sd. Musa as bewusst, dass die beste der Taten die Liebe
um Allahs Willen ist.

Sd. Thauban ra, ein Diener des Gesandten Allahs sas, liebte diesen sehr und
vermochte nicht getrennt von ihm sein. Eines Tages wurde er blass und
schwachlich, und so fragte der Prophet sas ihn danach. Sd. Thauban antwortete:
,O Gesandter Allahs, ich habe keine Beschwerden, aber mir kam das Jenseits in
den Sinn. Wenn ich dich einen Tag nicht gesehen habe, bin ich voller Sehnsucht —
was mache ich erst im Jenseits? Wenn ich ins Paradies komme, werde ich mit
den Dienern zusammen sein und du bist mit den Propheten. Ich werde dich nie
erblicken, und das vermag ich nicht zu erdulden.” Und so offenbarte Allah, der
Erhabene (Koran 4:69): ,Und wer Allah und dem Gesandten gehorcht, soll unter
denen sein, denen Allah Seine Huld gewahrt, unter den Propheten, den

NZANZIANZEANNIANZIAN AN

PANZIANZYANZANZANGY



PANZIANZOANNZOANNZO

MZANZIANNZIANNZGANYNNLZOANNLZAN

Wahrhaftigen, den Martyrern.” So seht also das Ergebnis der Verbindung von
Liebe und Gehorsam.

Als Sayyida Rabiah Adawiya ra gefragt wurde, was die Essenz ihres Glaubens
sei, antwortete sie: ,Ich habe lhn weder aus Angst vor Seiner Hdélle noch aus
Liebe zu Seinem Paradies angebetet, ohne Lohn zu erwarten, sondern ich betete
Ihn aus Liebe zu Ihm und aus Sehnsucht nach Ihm an.“ Sodann dichte sie:

Meine Liebe fir Dich umfasst zweierlei, die Liebe um ihrer selbst Willen
und
Die Liebe, derer Du wurdig bist

Die Liebe um ihrer selbst Willen betreffend
So bin ich nur damit beschéaftigt, Deiner und keines anderen zu gedenken

Die Liebe, derer Du wirdig bist, betreffend
So lass den Schleier verschwinden, damit ich Dich sehen kann

Der Dank fir diese oder jene gebihrt nicht mir,
sondern Dank fur diese und jene gebuhrt Dir

Der Hocherhabene Herr sagte zu ihm in der Nacht der Himmelsreise: ,Um
deinetwillen habe Ich die Gestirne erschaffen.” (Tafsir an-Naysaburi, Ruh al-bayan
des Haqqi und al-Bahr al-madid des Imam Ibn Adschiba) Daraus ergibt sich, dass
Sd. Mohammed sas die beabsichtigte Richtung der Liebe ist, damit der
verborgene Schatz erkannt werde. Und es ergibt sich daraus, dass alles, was ihm
gleicht, eine Hinzufiigung ist. In diesem Sinne ist er das Ziel der géttlichen Liebe,
und alles andere ist ein Zweig von ihm. Aus diesem Grund hat Allah, der
Erhabene, ihn mit dem Namen ,der Geliebte* vor allen anderen ausgestattet. Und
wahrlich, Allah, der Erhabene, liebt von seiner Gemeinde all jene, die ihm in Liebe
und Gehorsam folgen.

Sd. Yusuf as sah einst einen Beduinen aus der Levante. Da fragte er ihn nach Sd.
Jakob as. Worauf der Beduine antwortete: ,Er ist sehr traurig, sein Ricken ist
gebeugt, seine Sehkraft ist vergangen, weil sein Sohn Yusuf fort ist.“ Da fiel er von
Trauer Uberwaltigt zu Boden und wurde gefragt, warum er weine. Da sagte er:
,Dieser Araber gab mir Nachricht daruber, dass Jakob dem Untergang geweiht
ist.“ Sie sagten: ,Hat er denn eine Sinde begangen?“ Er antwortete: ,Ja, er hat
einen Geliebten neben Allah, dem Erhabenen.”

Der Imam Schibli ra sagte zur Aussage des Erhabenen ,Sprich zu den Glaubigen,
dass sie ihre Blicke senken sollen® (Koran 24:30): ,Das Senken der Blicke
bedeutet fir die Kopfe, sich vom Verbotenen abzuwenden, und fiir die Herzen,
sich von all dem abzuwenden, was nicht Allah, der Erhabene ist.*

N\ANZIANZEINNIANZANNZPAN

PANZIANZOANNLZEONNLZOANL



PANZIANZOANNZOANNZO

MZANZIANZIANZGIANYANNLZOANN AN

Und es heillt: Zu jeder Stunde verhalt es sich so, dass Allah in die Herzen Seiner
Diener schaut. Die Herzen, in denen Er etwas aulRer Ihm findet, Gberlasst Er den
Fangen des Diesseits.

Abu Musa Al Aschaari Uberlieferte, dass zum Propheten sas gesagt wurde:
»Wabhrlich, der Mensch liebt die Gruppe, der er sich anschlie3t.“ Worauf er sagte:
,D0er Mensch ist mit dem, den er liebt.“ Und Allah, der Erhabene, hat fir die Liebe
das Vergeben der Siinde zur Bedingung gemacht (Koran 3:31): ,Sprich: Wenn ihr
Allah liebt, so folgt mir, dann wird euch Allah lieben und euch eure Sinden
vergeben.” Er sas sagte: ,Wabhrlich, Allah gibt das Diesseits dem, der liebt, und
dem, der nicht liebt. Aber Er gibt den Glauben nur dem, der liebt.“ (Musnad Imam
Ahmad)

Zu den Beispielen der Liebe im edlen Buch zahlt, dass die Frauen, die Sd. Yusuf
as sahen, sich aufgrund der Verwirrung, die sie aus Liebe zu ihm as berkam, in
die Hande schnitten. So sagte Er, gepriesen sei Er (Koran 12:31): ,Als sie ihn
sahen, staunten sie ihn an und schnitten sich in die Hande.*

Und es gibt eine weitere Art des Irrwegs, das ist der Irrweg der Liebe in der
Bedeutung von Verwirrung. Beispielweise das, was Sd. Jakob as geschah, als er
seinen Nachfolger Sd. Yusuf verlor und weinte. Er war seiner Liebe verfallen, bis
sein Augenlicht verloren ging und die Kinder zu ihrem sehnsuchtsvollen Vater
sagten: ,Wabhrlich, wir sehen dich ,in deinem alten Irrtum®.“ (Koran 12:95) Der
Irrweg ist hier in der Bedeutung der Verwirrung vor Liebe und nicht der Irrweg im
Sinne der Verfehlung vor dem Herrn zu verstehen.

Sayyida Khadidscha ra verstarb vor der Himmelfahrt. Das bedeutet, sie erlebte
von den Saulen des Islams nur das Bezeugen des Einheitsglaubens [tauhid]. Sd.
Dschibril as, der treue Bewahrer des Geheimnisses der Offenbarung, tberbrachte
ihr den Friedensgruf® des Wirklichen. Eigentlich besteht seine Aufgabe darin, die
Botschaften den Gesandten zu Uberbringen. Jedoch, einmal ist er zum edlen
Gesandten herabgekommen, um ihn zu benachrichtigen, dass ,der Friede* Seinen
Friedensgrul® und Seine Hochachtung Sd. Khadidscha ausrichtet. Sie hat weder
gebetet noch gefastet, keine Almosen gegeben und nicht die Pilgerfahrt
unternommen. Aber sie liebte den Geliebten und wurde dadurch zur Herrin der
Frauen im Paradies, und der Herr richtete ihr den Friedensgrul® aus, was ihr durch
nichts als die Liebe zuteil wurde.

Schaut, was die Liebe mit Waraqa ibn Naufal gemacht hat, der weder Muslim war
noch die Zeit des Islam erlebte. Sayyida Aischa ra sagte: ,Der Prophet sas kehrte
mit bebendem Herzen zurlick zu Khadidscha, da brach sie mit ihm auf zu Waraga
ibn Naufal. Er war ein Christ, der die Bibel auf Arabisch las. Waraqa fragte: ,Was
siehst du?‘ und er berichtet ihm. Da sagte Waraqga: ,Das ist der Erzengel, den

NZANZIANZEANNIANZIAN AN

PANZIANZYANZANZANGY



PANZIANZOANNZOANNZO

MZANZIANZIANZGIANYANNLZOANN AN

Allah zu Musa herabsandte; sollte ich deine Zeit miterleben, werde ich dich mit
allen Kraften unterstitzen.” (Al Bukhari im Sahih) Der Grund fur seine Errettung
war also die aufrichtige Absicht, dem Geliebten beizustehen.

Die Liebe ist sogar der Rettungsring des Koénigs der Christen gewesen. Abu
Huraira ra Uberlieferte: ,Der Gesandte Allahs sas gab den Tod des Negus, dem
Herrscher des Habascha, bekannt, und zwar am Tage seines Ablebens. Er ging
mit den Gefahrten zum Gebetsplatz, dann trat er vor und sie reihten sich hinter
ihm auf. Er verrichtete das Totengebet (er sprach viermal den takbir) und sagte:
,Bittet um Vergebung fir euren Bruder.“ Was tat er, aulRer dass er den Geliebten
Gottes liebte und ihm Geschenke sandte. Aus diesem Grund verrichtete der
Geliebte das Totengebet, wie es sich fur einen Muslim gebuhrt.

Der auserwahlte Geliebte sas sagte: ,Keiner von euch wird glaubig sein, bis nicht
seine Leidenschaft dem folgt, womit ich gekommen bin.“ (Dschamu al dschawami
des Suyuti und Sunna des Ibn Abi Asim) Mit Leidenschaft ist hier die Liebe
gemeint, aus der Eifersucht entspringt. Das richtige Verstandnis von Eifersucht
ist, dass du mit deinem Bruder in guten Taten um die Wette eiferst, und nicht,
dass du ihn in seiner Glaubensiiberzeugung, seiner Wirde oder seinem Charakter
beleidigst.

Er sas gab den Muslimen einen Rat. Arbad ibn Sariya sagte: ,Der Gesandte
Allahs sas betete mit uns das Morgengebet. Er wandte sich uns zu und gab uns
eine Ermahnung an die Hand, die die Augen Uberstrémen liel? und die Herzen tief
betroffen machte. Sie sagten: ,O0 Gesandter Allahs, diese Ermahnung hért sich
nach einer Abschiedsrede an, so gib uns einen Rat.” Er sagte: ,Ich rate euch, seid
gottesfiirchtig, hort und gehorcht, auch wenn es ein Sklave aus dem Habascha ist.
Denn wer von euch langer leben wird, der wird viel Uneinigkeit nach mir erfahren.
Haltet euch an meine Sunna und an die Sunna der rechtgeleiteten und
rechtleitenden Kalifen, und haltet daran mit Zahnen fest. Und meidet
Hinzufligungen, denn jede Hinzufigung ist Neuerung, und jede Neuerung ist ein
Irrweg.

Im ersten Teil der Aussage forderte er die Gemeinde zur Liebe zu ihm und zu
vieren auf: Imam Ali, seiner reinen Ehefrau, die Tochter des Gesandten Allahs,
sowie deren beider S6hne Al Hasan und Al Husain. Und dies, da das Kalifat
niemals von ihnen getrennt wurde und niemals von ihnen getrennt sein wird.
Damit wollte er sas ausdriicken, dass die Rechtleitung im Gehorsam gegenuber
ihm und den rechtgeleiteten Kalifen liegt. Und im zweiten Teil der Aussage
verdeutlicht er, dass alles, was dem Kalifen fern ist, Neuerungen, Irrtum und
Irrweg sind. Mdge jeder, der diese Rede hort, mich auch erhéren.

NZANZIANZEANNIANZIAN AN

PANZIANZYANZANZANGY



PANZIANZOANNZOANNZO

MZANZIANZIANZGIANYANNLZOANN AN

O ihr edlen Geliebten,

der Erhabene sagt (Koran 4:83): ,Und wenn etwas von Frieden oder Furcht zu
ihnen dringt, verbreiten sie es; hatten sie es aber vor den Gesandten und vor jene
gebracht, die unter ihnen Befehlsgewalt haben, dann wirden sicherlich die unter
ihnen, die es entschleiern kbnnen, es verstanden haben. Und ware nicht Allahs
Gnade uUber euch und Seine Barmherzigkeit, ihr wéaret alle dem Satan gefolgt.”
Und die Zusammenfassung des Kommentars von Imam Ibn Adschiba ra ist: ,Die
Herzen der Freien sind Graber fir die Geheimnisse. Und zu den bei der
Allgemeinheit verbreiteten Eigenschaften, die Allah tadelt, zahlt: Wenn sie eine
gute oder schlechte Nachricht hdren, dann verbreiten sie diese ohne Umschweife.
Das trifft insbesondere zu, wenn sie etwas Personliches horen. Diese Eigenschaft
findet sich auch bei einigen Sufis, und sie ist Unachtsamkeit und eine Form der
Neugierde. Der Sufi, der die Gerlchte hdrt oder danach sucht, hat keine
Verbindung zum Sufitum, aufler dem Namen. Und manchmal kann man bei
einigen Sufis beobachten, dass sie schlechte Eigenschaften ihrer Weggefahrten
den Scheichs berichten. Der Prophet sas sagte: ,Berichtet mir nicht die schlechten
Taten meiner Gefahrten‘.”

Wenn ihnen ein Geheimnis anvertraut wird, werden ihre Herzen
wie Graber fiir die Geheimnisse, liber die Weitergabe erhaben

Der Erhabene Herr sagte (Koran 10:58): ,Sprich: Uber die Gute Allahs®. Die Gute
Allahs ist die Uberbringung Seiner Gunst zu dir. Und zu Seiner Gunst zahlt, dass
Er dich zu Seiner Anschauung fuhrt. Die Aussage von Imam Fakhruddin ra
.Wahrlich, durch die Gite Allahs befinde ich mich“ lehrt uns die stiitzenden
Wurzeln des Sufitums, das den Kern der Religion bildet, indem jeder von uns die
Gute auf den Ursprung aller Gute zurlckfuhrt. Trotz seiner hohen Stufe flhrt er ra
die Gute weder auf sich, noch auf seine Bemihungen oder seine Taten zurtick.
Sondern vielmehr setzt er die Gite mit dem vornehmen Unfehlbaren sas in
Verbindung. Er sagt: ,Wabhrlich, durch die Gite Allahs“ — das heif3t, durch Seine
Gute, Gott segne ihn und schenke ihm Frieden — ,befinde ich mich in der héchsten
Hohe®. Und seine Tariga, die Burhaniya, erhielt ihren Rang durch ihren Inhaber,
der sich ,in der héchsten Hohe* befindet, unter dem Himmel der Disugiya, deren
Inhaber der Pol Disuqi, Abul Aunain, ist. Sie wird beschattet durch den Thron der
Shadhuliya, dessen Bitte' im Himmel der Erscheinung jene war: ,Kein Heiliger
soll vollkommen sein, ohne ein Shadhuli zu sein.“ Somit ist ihre Fahne verbunden
mit der Anwesenheit all jener Herren, die sich in der Anschauung befinden.

Er ra riet uns auch, dass wir uns enthalten von den Rangen und Stufen zu
sprechen, auch wenn der Berg Uhud einst das Aufscheinen seiner Stufe sas
bezeugte, als sie seine Zahne verletzt hatten und er aufgrund seiner
Grofdzligigkeit und seines guten Charakters fiur sie betete: ,Leite mein Volk recht,

NZANZIANZEANNIANZIAN AN

PANZIANZOANNZONNLZONNL



PANZIANZOANNZOANNZO

MZANZIANNZIANNZGANYNNLZOANNLZAN

denn sie erkennen nicht.“ Das heil’t, sie erkannten seine Stufe sas nicht. Denn die
Stufen erhéhen sich je nach Situation. Wissen erfordert Erkenntnis, und dhikr
erfordert Flei und Stetigkeit. Das Wissen hangt eng mit dem dhikr zusammen, so
wie Sd. Abul Aunain sagte: ,Wissen und dhikr sind stets verbunden.” Segeln auf
dem Schiff der Scharia, um in die See der Tariqa zu stechen, steuernd auf die
Wahrheit, um die Anschauung zu erreichen, wodurch sein Kapitdn mit der Gnade
der Fuhrung von denjenigen zuruckkehrt, die den Weg des Herrn der Welten
gehen:

Ich behutete seine Angelegenheit im Verborgenen, so leitete er
mich recht, und ich wurde mit der Fiihrung ausgezeichnet'

So wird er durch seine Fuhrung zum Herrn des Volkes. Wahrlich, ,der Herr des
Volkes ist dessen Diener” (Uberliefert von Imam Suyuti in Dschami al ahadith),
weil der beste der Menschen derjenige ist, der fir sie am vorteilhaftesten ist.

Wisset, dass wir seine Diener sind
Und wir erhielten unsere Bruderschaft durch unser Dienen'®

Sodann werden wir auserwahlt, und dies sei unser Anfang. Dies sind allgemein
die Stufen, die fur das Gottesgedenken bestimmt sind. Und wenn dies die Stufen
fur den Anfang sind, worin wird das enden? Also warnte er uns und sagte:

So enthalte dich Gber die Stufen zu sprechen, denn diese sind
in Registern festgehalten, die den Handen unserer Imame anvertraut sind'®

Es ist ein gutes Zeichen, dass die Hauliya der beiden ehrwurdigen Imame in
diesem Jahr mit mehreren Jubilden zusammentrifft: Denn die Hauliya der beiden
Imame findet in diesem Jahr am 26. Schaban statt, dem Datum der Heimgangs
von Sidi Kamaluddin Maulana Scheich Ibrahim. Damit fallt es zusammen mit der
letzten Nacht der Feierlichkeiten fir Sd. Ibrahim Disugi am 26. Schaban. Und im
Monat Schaban findet sich auch sein Geburtstag, in der Nacht des Zweifels. Nicht
nur das, sondern auch die Quersummen der Hidschri-Jahre 1424, in denen Imam
Kamaluddin heimging, und von diesem Jahr 1442 stimmen Uberein. So wie auch
die Quersummen fir die entsprechenden gregorianischen Jahre 2003 und 2021.
Als ob es sich bewahrheitet, was Imam Fakhruddin an diesem Tag vor 34 Jahren
(Mittwoch) gesagt hat: ,Im Schaban ist es vollendet.“"’

,und sprich: O mein Herr, lass meinen Eingang einen guten Eingang sein und lass
meinen Ausgang einen guten Ausgang sein. Und gewahre mir von Dir aus eine
helfende Kraft.“ (Koran 17:80)

In der Tat, ihr habt eine wahrhaftige Stufe bekommen, O ehrenwerte Imame, und
in der Tat ist durch euch und flir euch der hochste Ehrenplatz im ridwan
geschaffen.

NZANZIANZEANNIANZIAN AN

PANZIANZOANNLZEONNLZOANL



PANZIANZOANNZOANNZOZ

NI NNZIANZ AN NNZEIANIANZZIAN

Wabhrlich, durch die Giite Allahs befinde ich mich in der hdchsten Hohe
Und meine Hand zeigt durch ihn, in ihm, zu ihm®

O Allah, mache dies zu einem Anfang des Guten fiir unseren Weg, fir die ganze
Welt. Mégen der Segen und die Zufriedenheit Allahs auf allen ruhen.

Wa kullu ‘am wa antum bikhairt Und mdége der Segen Allahs am Anfang und am
Ende eines Dieners sein, der durch den Wahrhaftigen gelobt wird.

Letzte Bearbeitung durch Ubersetzungsbiiro am 2.5.2021 (Kontakt: Hasan Ralf)
Vgl. Qasida 5, Vers 4 (2): Maulana Sd. Fakhruddin spricht hier von sich selbst
Das arabische Wort murid bedeutet Schiler (eines Sufi-Scheichs), Plural: muridin
Qasida 62, Vers 7
Gemeint sind hier die vier Elemente Feuer, Erde, Luft und Wasser
Qasida 1, Vers 236
Qasida 11, Vers 22;
Qasida 33, Vers 26
Qasida 13, Vers 38
'% Qasida 15, Vers 15
" Qasida von Ibn al Farid in Ibtisam al Madami
'2 Qasida 16 (Vers 6) von Ibn al Farid in Ibtisam al Madami
'3 Die Bitte von Sidi Abul Hasan Shadhuli
' Qasida 22, Vers 16
'* Qasida 35, Vers 48
'® Qasida 35, Vers 10
ZQasida 85, Vers 24
Qasida 5, Vers 15

© oo N o U A W N -

PANZIANZOANNZOANNLZONNL



i
AN\

VLY
LN 2\ W

NN\
7NV ANNZAA




