


	 	

1	
	

 

 
 

 

 

 

 

 

Übersetzung1 der Rede von 

 



	 	

11  
	

 

 

Im Namen Gottes, des Barmherzigen, des Erbarmers 

  

Dank gebührt Allah, Der mir über die Zugabe hinaus gibt. Er ist der Allmächtige, 
und mächtig ist derjenige, der bei Ihm ist. Frieden und Segensgrüße für unseren 
Herrn Mohammed, Seinen Diener und Gesandten, den Hochverehrten, und für 
seine Familie, seine Gefährten, die Nachfolgenden und die ihnen Nachfolgenden 
– ihnen allen ist starke, unbestreitbare Macht zu Eigen. 

 

O ihr Geliebten des Wohlhabenden, der in seinem Reichtum bedürftig ist,2 

Bekanntlich ist die erste Säule des Weges der Bund, er ist die Tür, an die man 
zuerst anklopfen sollte. Dies ist die stärkste Verbindung zwischen Zweien, die sich 
wegen Allah lieben und sich gegenseitig versprechen, Ihm zu gehorchen – vor 
Allah, in Allah, und mit Allah. Es ist der Bund zwischen Arzt und Patient, zwischen 
Lehrer und Schüler, um den Anweisungen auf dem Weg zu Allah Folge zu leisten. 
Das Vorgehen auf dem Weg ist, das Selbst zu erziehen und zu reinigen.  

Für die Sprachwissenschaftler bedeutet ein Bund eine Verfügung, ein Vertrag, 
eine Sicherheit oder ein Eid, und alle diese Verbindlichkeiten zwischen Menschen 
bezeichnet man als Bund. Für die Gelehrten heißt es, sich daran zu halten, was 
Allah für Seine Diener verfügt hat. Und für unsere Sufi-Meister ist es das, was den 
Scheich und seine muridin3 verbindet. 

Allah, der Hocherhabene, sagt (Koran 48:10): „Die dir Treue schwören, Allah nur 
schwören sie Treue; die Hand Allahs ist über ihren Händen. Wer daher den Eid 
bricht, schadet nur sich selbst.“ Und Er sagt auch (Koran 16:91): „Haltet den Bund 
Allahs, wenn ihr einen Bund geschlossen habt; und brecht nicht die Eide, nach 
ihrer Bekräftigung.“ Diese Verse erläutern, wen Allah beauftragt hat, den Bund zu 
schließen und die Bestimmungen des Vertrags zu erfüllen. Dies sind die 
erziehenden Scheichs. 

Der Bund ist in Wahrheit der Bund Allahs, und die Hand ist die Hand Allahs: „Die 
dir Treue schwören, Allah nur schwören sie Treue; die Hand Allahs ist über ihren 
Händen.“ Daher wird vor den Folgen eines Treuebruchs gewarnt: „Wer daher den 
Eid bricht, schadet nur sich selbst.“ Somit ist der Bund des Scheichs der 
offenbare, und der innerliche und wahrliche ist der Bund Allahs, des 
Hocherhabenen. 

Allah nimmt den Treuschwur von denen an, die meinen Bund erfüllen  
Und verloren sind diejenigen, die den Bund mit mir brechen4  



	 	

22  
	

Der Bund ist der Anfang der Verbindung. Bei anderen wird er auch „Treueschwur“, 
„Entschließung“, „Anlegen des Sufi-Gewands“ oder der „Weg“ genannt. Diese 
Begriffe haben eine tiefere erzieherische und auf das Verhalten bezogene 
Bedeutung. Sie bezeichnen im Äußeren den Beginn der Verbindung zwischen 
dem aufbrechenden murid und dem kundigen Scheich, und im wirklichen Inneren 
die Verbindung des Strebenden [murid] mit dem Erstrebten [murad], dem 
Hocherhabenen. Denn jedes Versprechen an Allah ist ein Bund, und jeder Vertrag 
unter Dienern ist ein Bund. Im Hadith des Bittgebets, überliefert von Ibn Haban, 
heißt es: „Und ich werde mich an den Bund mit Dir und mein Dir gegebenes 
Versprechen halten, solange ich kann.“ 

Und wenn Sufi-Meister den Bund eines murid annehmen, dann meinen sie damit, 
dass dieser verspricht, sich an die Pflichten der Scharia und das gute Benehmen 
zu halten sowie an das, was sein Scheich ihm an dhikr gibt, und dies weder zu 
vernachlässigen noch unachtsam damit umzugehen. 

Was den Treueschwur [baya] angeht, so ist er der Eingang zur segensreichen Ge-
fährtenschaft zwischen dem erziehenden Scheich und dem murid, der nach 
Verbindung zu dem Wahrhaftigen strebt. Dadurch wirkt der Scheich auf die Worte 
und Taten des murid ein, und die Verbindung verstärkt sich. Dies zielt darauf ab, 
das menschliche Wesen zu läutern und Herz und Seele zu heilen. 

Der Reisende auf dem Weg zu Allah benötigt Wegzehrung, dies ist die 
Gottesfurcht, und eine Waffe, die ihn gegenüber seinem Widersacher stärkt, dies 
ist das dhikr, sowie ein Gefährt, das ihm die Anstrengungen der Reise erleichtert, 
und dies ist das Streben. 

Die Reise lässt sich nicht ohne einen Führer vollenden, einen Lehrer, dessen 
Auszeichnung in der vollkommenen Gefolgschaft des Propheten sas besteht. Er 
ist vollkommen im Wissen über die Scharia, das Sufitum und die göttliche 
Wahrheit. Denn der Scheich, der Lehrer der Seele, ist derjenige, der den Weg der 
Wahrheit gegangen ist, und er erkennt auf diesem Weg alles Furchterregende 
sowie alle Gefahren und Begrenzungen. Somit übernimmt er die Erziehung der 
muridin und macht sie darauf aufmerksam, was sie auf der Reise benötigen und 
was sie brauchen, um in die Nähe des hocherhabenen Schöpfers zu gelangen. 
Man sagt auch: „Wer keinen Scheich hat, dessen Scheich ist der Teufel.“ Wer sich 
auf die Reise zu Allah durch die führende Hand eines Kundigen machen möchte, 
und Allah ermöglicht ihm einen solchen zu finden, der sollte sich zu Gehorsam 
dem Scheich gegenüber verpflichten und sich seinen Geboten und Verboten  
unterwerfen. Dann verpflichtet sich der erziehende Scheich, den zu Allah 
Reisenden anzuleiten, auf dem Weg zum Wahrhaftigen rechtzuleiten und für ihn 
die dunklen Seiten seines Selbst zu erleuchten, um Allah, den Hocherhabenen, 
mit Klarheit, Rechtleitung und Gewissheit anzubeten. 



	 	

33  
	

Demgegenüber: Falsche Vorstellungen von Gehorsam haben diejenigen, die 
diesen Vorstellungen folgen, zu irrigen und irreführenden Gedanken verleitet, so 
dass sie in etwas hineinwateten, von dem sie nichts wussten, und sich erlaubten, 
andere als ungläubig zu erklären, zu verbieten, was Allah erlaubt hat, sowie Blut 
zu vergießen und Nachforschungen über den Glauben der Muslime anzustellen. 
Darüber vergaßen sie die Sira und die Sunna des edlen Gesandten sas oder sie 
gaben vor, diese zu vergessen. 

Sd. Abdullah ibn Omar, möge Allah mit beiden zufrieden sein, überlieferte, dass 
der Gesandte Gottes sas sagte: „Wagt es nicht, die Anhänger von la ilaha illa‘llah 
als ungläubig zu bezeichnen aufgrund einer Sünde. Denn, wer die Anhänger von 
la ilaha illa‘llah als ungläubig bezeichnet, ist selbst dem Unglauben näher.“ (At-
Tabarani in Mu’dscham al Kabir) 

Sd. Maulana al Imam Ali, möge Allah sein Antlitz segnen, sagte: „Diejenigen, die 
den besten Rat geben und die Allah am besten kennen, lieben und respektieren 
die Heiligkeit der Anhänger von la ilaha illa’llah am meisten.“ 

Denn die Vorstellung von Gehorsamkeit bei unseren Sufi-Meistern besteht darin, 
dem Scheich die Treue zu schwören und auf seine Hände den Bund zu nehmen, 
um sich mit ihm auf den Weg zu machen, die Fehler aufzugeben, sich gute 
Eigenschaften anzueignen, die Stufe des ihsan zu verwirklichen und sich darin zu 
erhöhen. Der Beleg dafür aus dem Buch Allahs, des Hocherhabenen, ist (Koran 
13:7): „Und jedes Volk hat einen Rechtleitenden.“  

Der Bund weicht nicht von diesen offenbarungsrechtlichen Prinzipien ab und 
beinhaltet gegenseitige Hilfe in Gottesfurcht und Rechtschaffenheit. So sagt Allah, 
der Hocherhabene (Koran 5:2): „Und helfet einander in Gottesfurcht und 
Rechtschaffenheit; doch helfet einander nicht in Sünde und Übertretung. Und 
fürchtet Allah, denn Allah ist streng im Strafen.“ 

 

Verehrte Versammlung, 

Reue und Umkehr sind der wahrhaftige Beginn auf dem Weg zum Herrn, 
nachdem man den Bund mit Allah geschlossen hat. Preis sei Dem, Der gesagt hat 
(Koran 24:31): „Kehrt alle reumütig zu Gott zurück, ihr Gläubigen, auf dass ihr 
erfolgreich sein möget.“ Sd. Anas ra überlieferte, dass der Gesandte Allahs sas 
sagte: „Der Umkehrende, der die Sünden bereut, ist wie einer, der keine Sünden 
begangen hat.“ In Bezug auf diese Säule sagte Imam Abu Hamid al-Ghazali ra: 
„Die reumütige Umkehr von den Sünden zu Allah, Der die Fehler verschleiert und 
das Verborgene kennt, ist der Beginn für diejenigen, die auf dem Weg sind. Sie ist 
das Kapital für die Gewinner, die ersten Schritte für die muridin, der Schlüssel zur 
Aufrichtung für die Unaufrichtigen, der Ausgangspunkt der Erwählung und Ehrung, 



	 	

44  
	

um zu den Nahestehenden zu gehören. Wenn dies sogar für unseren Vater Sd. 
Adam as und für alle anderen Propheten galt, sollten erst recht die Nachkommen 
dem Vorbild der Väter und Großväter nacheifern.“ 

Die nahen Engel konzentrieren sich ausschließlich auf reine Güte, und die Teufel 
zielen ausschließlich auf das Böse, und die Rückkehr zum Guten, nachdem er ins 
Böse gefallen ist, ist für den Menschen dringlich. Denn wer sich ausschließlich mit 
Gutem beschäftigt, ist ein nahegeholter Engel, und wer sich ausschließlich mit 
Bösem beschäftigt, ist ein ferngehaltener Teufel. Und der Mensch vermeidet das 
Böse, indem er zum Guten zurückkehrt. Es sind zwei Verunreinigungen im Lehm 
des Menschen vermischt, und zwei gute Eigenschaften haben ihn begleitet,5 und 
jeder Diener wird seine Zugehörigkeit ausrichten, entweder zum Engel oder zu Sd. 
Adam oder zum Teufel. 

Das Böse ist also vermengt mit dem Guten im Lehm Adams, es ist eine starke 
Vermengung, die nur durch eines der beiden Feuer geläutert werden kann: das 
Feuer der Reue oder das Feuer der Hölle. Du entscheidest, welches Feuer du 
auswählst. Entscheide dich für das „leichtere“ dieser beiden, das kleinere Übel, 
noch bevor der Teppich der Entscheidungsfähigkeit zusammengerollt wird und du 
im Haus der Bestimmung stehst: entweder in das Paradies oder in das Feuer. Sd. 
Fakhruddin ra sagt: 

Allah verzeiht dem, der reuig zur Karawane zurückkehrt  
Allah verzeiht dem, der umkehrt nach einem Fehltritt6 

Und über die Ausrichtung in der Zugehörigkeit sagt er ra: 

Der Schüler erhält in meiner Gefolgschaft   
eine wahrhaftige, lückenlose Zugehörigkeit7 

Das arabische Wort tawba [Umkehr] bedeutet eigentlich „Zurückkehren“. Es heißt 
sprachlich: jemand kehrt um, das heißt er kehrt zurück. In diesem Sinne bedeutet 
die Umkehr das Zurückkehren von dem, was tadelnswert ist hinsichtlich der 
Scharia, und das sich Hinwenden zu dem, was darin preisenswert ist. Im Hadith 
lautet es: „Reue ist Umkehr.“ Und bedeutende Meister unter den sunnitischen 
Gelehrten haben erklärt, dass als Voraussetzung für die Umkehr die folgenden 
drei Dinge gelten: 1. das Bereuen von Fehltritten, 2. das umgehende Unterlassen 
der Verfehlung, und 3. der feste Beschluss, nicht mehr zu den sündhaften Dingen 
zurückzukehren, die er getan hat. Diese Pfeiler sind die Basis für eine wahrhaftige 
Umkehr. 

Die Umkehr hat Stufen und Stationen. Die erste Stufe ist, sich von schlechter 
Gesellschaft fernzuhalten. Denn jene sind es, die denjenigen davon abhalten sich 
der Umkehr zuzuwenden. Die erste Station ist es, sich um Wiedergutmachung des 
Betroffenen zu bemühen soweit es möglich ist. Wenn das nicht möglich ist, soll 



	 	

55  
	

derjenige im Herzen beschließen, dem anderen sein Recht zukommen zu lassen, 
soweit es möglich ist. Er soll sich zudem zurück auf Allah ausrichten, in 
Aufrichtigkeit und im Flehen, im Bittgebet für sie (die anderen) und für die 
Umkehrenden. 

Imam Dschunaid ra sagte: „Die Umkehr hat drei Bedeutungen. Die erste ist die 
Reue. Die zweite ist der feste Beschluss, nicht zu dem zurückzukehren, was Allah 
verboten hat. Und die dritte liegt im Streben nach Wiedergutmachung.“ 

Nach der Umkehr gefragt, sagte Sidi Dhu Nun ra: „Die Umkehr der Allgemeinheit 
ist von den Sünden. Die Umkehr der Besonderen ist von der Abwesenheit.“ 

Imam Ibn Ataa ra sagte: „Die Umkehr ist zweierlei: die  Umkehr des Gewissens 
und die Umkehr aus Gehorsamkeit. Die Umkehr des Gewissens ist, wenn der 
Diener aus Angst vor der Strafe umkehrt. Die Umkehr aus Gehorsamkeit ist, wenn 
er aus Scham vor Seiner Großzügigkeit umkehrt.“ 

Wenn die Umkehr eintritt, folgt ihr die Bitte um Vergebung. Dazu heißt es: 
„Bemühe dich, reumütig zu sein bis an das Ende deiner Tage, deiner Zeit.“ Und 
der Erhabene Sprecher sagt (Koran 3:31): „Sprich: Wenn ihr Allah liebt, so folgt 
mir, dann wird euch Allah lieben und euch eure Sünden vergeben. Denn Allah ist 
allvergebend und barmherzig.“ Es war seine Sunna sas, stets um Vergebung zu 
bitten. Sd. Abu Huraira ra überlieferte, dass er sas sagte: „Wahrlich, hundert Mal 
am Tag bitte ich Allah um Vergebung und kehre zu Ihm zurück.“ (Ibn Madscha im 
Werk Sunnan) Und er sas sagte: „Wer stetig um Vergebung bittet, dem eröffnet 
Allah einen Ausweg aus jeder Enge und eine Lösung für jede Sorge und gibt ihm 
Einkommen auf eine Weise, die er nicht erwartet.“ (Abu Dawud im Werk Sunnan) 

Die Bitte um Vergebung ist die Nahrung der Umkehrenden und der Zufluchtsort für 
diejenigen, die Fehler begehen. Der Hocherhabene sagt (Koran 11:52): „Erbittet 
Vergebung von eurem Herrn, dann bekehrt euch zu Ihm.“ Und Er, der Erhabene, 
sagt (Koran 5:74): „Wollen sie sich denn nicht reumütig Allah wieder zuwenden 
und Ihn um Vergebung bitten?“ So ist der Anfang der Umkehr die Bitte um 
Vergebung. Die Bitte um Vergebung der Sünde bedeutet die Frage nach der 
Bedeckung durch Allah, den Erhabenen. Allah, der Erhabene, vergibt Seinem 
Diener, wenn er eine Sünde begeht, indem Er sie bedeckt. Es heißt, dass jede 
Sünde, die Allah Seinem Diener im Diesseits bedeckt, auch im Jenseits vergeben 
ist. Wahrlich, Allah, der Erhabene, ist gütig und legt keine Sünde bloß, die Er 
bedeckt hat. Und es gibt keine Sünde im Diesseits, die Allah aufdeckt, ohne dass 
Er diese im Jenseits Seinem Diener als Strafe zukommen lässt. Das heißt, das 
Aufdecken der Sünde im Diesseits ist die Strafe, und diese wird ihm im Jenseits 
angerechnet. Denn Allah ist zu gütig, als dass Er Seinen Diener doppelt strafen 
würde. 



	 	

66  
	

Ein Vorteil der Bitte um Vergebung ist es, dass sie den Menschen die 
Beharrlichkeit nimmt, denn das Beharren auf der Sünde zieht Strafe nach sich. 
Und die stete Bitte um Vergebung bringt schließlich die Vergebung. Sd. Abu Bakr 
ra überlieferte, dass der Prophet sas sagte: „Wer um Vergebung bittet, beharrt 
nicht auf der Sünde, selbst wenn er sie 70 Mal am Tag wiederholt.“ (Abu Dawud 
im Werk Sunnan) 

Mein Herr sagte: 

 Die Sünden der Geliebten, auch die größeren, sind gering  
 Wenn es keine Tat ist, die mit Beharrlichkeit begangen wird8  

Zu den wichtigsten Vorzügen der Bitte um Vergebung für die Gottesgedenkenden, 
die auf dem Weg zu Allah Reisenden, gehören die Reinigung von Schmutz und 
das Entfernen von Rost. Er, der Hocherhabene, sagt (Koran 83:14): „Nein, jedoch 
das, was sie zu wirken pflegten, hat auf ihre Herzen Schmutz gelegt.“ In dem 
Maß, wie die Sünden und Fehltritte getan werden, rostet auch das Herz. Und die 
Reinigung der Herzen geschieht auf folgende Weise, wie er sas sagte: „Wahrlich, 
die Herzen rosten wie auch das Eisen rostet.“ Da wurde gefragt: „Und wie entfernt 
man den Rost von dem Herzen?“ Da antwortete er: „Durch die Vermehrung der 
Rezitation des Buches Allahs, dem Erhabenen, und die Vermehrung des 
Gottesgedenkens, hocherhaben sei Er.“ Die Umkehr zu Ihm und die Bitte um 
Vergebung bestimmen das Maß, in dem der Rost vergeht. Auf diese Weise wird 
der Mensch vorbereitet, um in die Stufen des dhikr zu gelangen. 

Herzen, denen das Gedenken leicht gemacht wurde  
Sie sind Zeichen, gibt es jemanden, der eine Lehre daraus zieht?9 

Zu den Vorzügen, die der Herr der Gemeinde Seines Geliebten zukommen lässt, 
gehört, dass Er ihnen mit Vergebung und Barmherzigkeit entgegenkommt. Unser 
Herr, der Gesandte Allahs sas, sagte: „Ich betrat das Paradies, und ich sah an 
den Torpfosten drei Zeilen in Gold geschrieben. Die erste Zeile war: la ilaha 
illa’llah, muhammadun rasulu’llah. Die zweite Zeile lautete: Was wir 
vorausschickten, fanden wir vor, und was wir aßen, verdienten wir, und was wir 
zurückließen, ging uns verloren. Die dritte Zeile war: Eine sündige Gemeinde und 
ein vergebender Herr.“ (Imam Suyuti im Werk Dschamu al dschawami). 

Wenn wir also den Grund unserer Herzen reinigen mit der Bitte um Vergebung, 
treten wir in die Anwesenheit des Gottesgedenkens ein. Und es ist bekannt, dass 
das Gedenken das Gegenteil des Vergessens ist. Er, der Erhabene und 
Gepriesene, sagt (Koran 59:19): „Seid nicht wie die, die Allah vergaßen und die Er 
darum sich selbst vergessen ließ. Das sind die Frevler.“ Es wird gesagt, das 
häufige Gedenken bedeutet, Ihn niemals zu vergessen. Das Gottesgedenken ist 
die einzige leichte und mühelose gottesdienstliche Handlung. 



	 	

77  
	

Hier ist das Gedenken der Herzen [dhikr qalb] gemeint. Denn das Gedenken, das 
stets andauern kann, ist das Herzensgedenken. Dieses dhikr ist das Fortwähren 
des Glaubens [iman] und des Einheitsglaubens [tauhid]. Gemeint ist nicht das 
Gedenken mit der Zunge, das nicht dauerhaft ausführbar ist.  

Hierin liegt der Hinweis „Liebt Allah“, aufgrund seiner sas Aussage: „Wer etwas 
liebt, der gedenkt dem viel.“ Und man wird Allah nicht vergessen, wenn man 
Seiner gedenkt. Denn das Gottesgedenken ist ein Zeichen für die Liebe zu Ihm 
und eine Wegleuchte zur Verbindung mit Ihm. Das ist das herrlichste Tor, um zu 
Seiner Anwesenheit zu gelangen. 

Das Gedenken ist die einzige gottesdienstliche Handlung, bei der uns der Herr um 
Vermehrung bittet. Er sagt (Koran 33:21): „Wahrlich, ihr habt an dem Propheten 
Allahs ein schönes Vorbild für jeden, der auf Allah und den Letzten Tag hofft und 
Allahs häufig gedenkt.“ Und Er sagt (Koran 33:41): „O ihr, die ihr glaubt! Gedenkt 
Allahs in häufigem Gedenken.“ Sd. Abdullah Ibn Abbas, möge Allah mit ihnen 
beiden zufrieden sein, sagte: „Niemand bekommt eine Entschuldigung, das 
Gedenken Gottes, gepriesen und erhaben sei Er, zu unterlassen, außer dem, der 
seinen Verstand verloren hat.“ Und er sas sagte: „Vermehrt das Gottesgedenken, 
bis sie sagen: Er ist verrückt!“ (Imam Ahmad in Al Musnad und Al Hakim in 
Mustadrak) Und er sas sagte: „Allah sagt: ‚Bringt aus dem Feuer, wer Meiner an 
einem Tag gedachte oder Mich in einer Situation fürchtete.‘“ (Tirmidhi im Werk 
Sunnan und Al Hakim in Mustadrak). 

Es kam ein Beduine zum Gesandten Allahs sas und bat ihn: „Wahrlich, die Rituale 
des Islams sind mir zuviel geworden. Rate mir zu etwas, woran ich mich festhalten 
kann.“ Woraufhin er sas antwortete: „Halte deine Zunge stets feucht  vom 
Gottesgedenken.“ (Al Imam Ahmed in Al Musnad und Al Hakim in Mustadrak) 

Über den Vorzug des Gedenkens in Gemeinschaft und die Besonderheiten des 
Gedenkens in Gruppen berichtet der Gesandte Allahs sas in einem hadith qudsi: 
„‘Seid Meine Zeugen, dass Ich ihnen vergeben habe.‘ Da sagt einer der Engel: 
‚Unter ihnen ist einer, der nicht zu ihnen gehört, er ist vielmehr aufgrund einer 
Angelegenheit dort.‘ Daraufhin antwortet der Herr, der Erhabene: ‚Das sind die 
Versammelten, wer bei ihnen sitzt, wird nicht unglücklich sein.‘“ (Al Bukhari im 
Sahih)  

Hier sagt uns der Herr, dass dem, der mit ihnen sitzt auch ohne teilzunehmen, 
vergeben wird – was ist dann erst mit den Gottesgedenkenden selbst. Und er sas 
sagte: „Allah, hocherhaben ist Er, sagt: ‚Die Versammelten werden wissen, wer 
die Menschen von Edelmut sind.‘ Da wurde gefragt: ‚Wer sind die Menschen des 
Edelmuts?‘ Da sagte Er: ‘Das sind jene, die sich zum Gottesgedenken in den 
Moscheen versammeln.‘“ (Sahih Ibn Hibban) 



	 	

88  
	

Imam Fakhruddin ra sagt, Gottesgedenken ist „das Wiederholen des Namens des 
Geliebten, ohne Nutzen daraus ziehen zu wollen und ohne Schaden abwenden zu 
wollen.“ Das findet sich auch in der Aussage des Erhabenen (Koran 6:91): 
„Sprich: ‚Allah!‘ und lass sie ihr Spiel auf ihren Irrwegen treiben.“ Und Seine 
Aussage (Koran 73:8): „Und gedenke des Namens deines Herrn und wende dich 
Ihm von ganzem Herzen zu.“ Das Gedenken gilt nicht als vermehrt bis die Stufe 
des Herzensgedenkens [dhikr qalb] erreicht wird, denn dies ist die erste Stufe der 
Vermehrung. So, wie die Zunge der Übersetzer für das Herz ist, so ist das Herz 
die Zunge für den höheren Zustand der Seele. Deshalb beginnt das Gedenken mit 
der Zunge, höher als dies ist das Gedenken mit dem Herzen, und noch höher das 
Gedenken mit der Seele. 

 Erfüllt die Zeiten mit dem dhikr, das   
 die Herzen heilt und sie durch meine Liebe entflammen10 

Meine Geliebten in Allah, 

Der freigiebige Herr sagt (Koran 7:144): „So nimm denn hin, was Ich dir gegeben, 
und sei einer der Dankbaren.“ Und wie besonders ist, was der Imam Thaalabi in 
seinem Tafsir berichtet, dass der erhabene Herr zu Sd. Musa as sagte: „So nimm 
denn hin, was Ich dir gegeben habe, und sei einer der Dankbaren, auf ernsthafte 
und bewahrende Weise, auf dass du in der Liebe zu Mohammed sas stirbst.“ Allah 
versammelte die Geliebten im allerheiligsten Schatz der Liebe, die das äußerste 
Ziel der Stufen und die höchste Höhe der Ränge darstellt. Nach dem Erreichen 
der Liebe ist jede Stufe eine ihrer Früchte. Und alles, was vor der Liebe ist, ist ihre 
Vorbereitung. Die Liebe ist ein Samen, der in die Erde der Herzen gesät und mit 
dem Wasser der Umkehr von den Sünden bewässert wurde. Ihre Wurzeln 
schaffen Standhaftigkeit durch den Gehorsam zum liebenden Geliebten, der sas 
sagte: „Keiner von euch wird gläubig sein, bis ich ihm nicht lieber bin als sein 
Vater und sein Sohn und die Menschen allesamt.“ (Sahih Al Bukhari) Und er 
sagte: „Die beste der Taten ist die Liebe in Allah.“ (Abu Dawud im Werk Sunnan) 
Und der freigiebige Herr sagt (Koran 3:92): „Ihr werdet die Gunst nicht erlangen, 
ehe ihr nicht von dem gebt, was ihr liebt.“ Das heißt: ‚Ihr werdet Meine Liebe nicht 
erlangen, wenn in euren Herzen die Liebe zu jemand anderem ist.‘   

Denn die Liebe ist eine göttliche Stufe, der Erhabene hat Sich damit Selbst 
beschrieben, und Er nennt sich der Zugeneigte [Al Wadud]. Und Er, der Erhabene, 
sagt zu Seinem Propheten sas (Koran 3:31): „Sprich: Wenn ihr Allah liebt, dann 
folgt mir, damit auch Allah euch liebt und euch eure Schuld vergibt.“ Denn die 
Liebe ist das Symbol der Auszeichnung, und das Resultat ist Reinheit und 
Lauterkeit, und eine Aussage des Erhabenen lautet (Koran 5:54): „[…] die er liebt, 
und die ihn lieben.“ So befreit Allah sie vom schielenden und schweifenden Blick. 



	 	

99  
	

Die Liebe bringt die Gabe der Nächstenliebe hervor. Es heißt: „Alles, was im Sein 
sich befindet, ist von dir, O du Großvater von Al Husain.“ Wenn man im Blick 
behält, dass der Ursprung der Schöpfung der Geliebte, der Liebende sas ist, und 
dass alles Erschaffene von ihm abstammt, dann wirst du niemanden hassen, denn 
er ist ein Teil des Geliebten. Wenn wir diese Aussage zwischen uns umsetzen, 
dann herrscht Reinheit, und die Türen zu den Schätzen der Liebe öffnen sich für 
uns. Wahrlich, Liebe ist ein Schatz, und die Reinheit ist der Schlüssel. 

Denn die Liebe ist die Bevorzugung des Geliebten vor allen anderen Gefährten. 
Hast du jemals eine Bevorzugung gesehen wie die Bevorzugung von Sayyida 
Zulaikha? Von ihrer Liebe getragen, gab sie schlussendlich zu (Koran 12:51): „Ich 
bin es, die ihn verführen wollte.“ Wodurch sie ihre Tat gestanden hat, und wer 
könnte so etwas vollbringen? 

Wenn du glücklich leben willst, dann stirb   
als Märtyrer (der Liebe), sonst sucht die Liebe sich andere, die ihrer würdig 
sind11 

Als die ahl al kahf [die Sieben Schläfer] zur Höhle aufbrachen, folgte ihnen ein 
Hund. Mehrmals verscheuchten sie ihn, doch er kehrte nicht zurück, und er 
begleitete und liebte sie. Darum ist er im Koran verewigt bis zum Jüngsten Tag.  

Und Allah, der Erhabene, offenbarte sich Sd. Musa as: „Hast du für Mich eine Tat 
vollbracht?“ Er antwortete: „Ich habe gebetet, gefastet und Almosen gegeben, Lob 
gepriesen und rezitiert.“ Und Er sagte: „Das Gebet ist für dich ein Licht, das 
Fasten ist für dich ein Schutz, und das Almosen geben ist für dich eine 
Beschattung. Die Lobpreisungen seien für dich tragende Bäume, und das 
Rezitieren ist für dich ein Wegbereiter. Und welche Tat davon hast du für Mich 
getan?“ Er antwortete: „Zeigt es mir.“ Er sagte: „Hast du dich jemals mit einem 
Meiner Verbündeten verbündet? Oder jemals mit einem Meiner Feinde 
verfeindet?“ Also wurde Sd. Musa as bewusst, dass die beste der Taten die Liebe 
um Allahs Willen ist. 

Sd. Thauban ra, ein Diener des Gesandten Allahs sas, liebte diesen sehr und 
vermochte nicht getrennt von ihm sein. Eines Tages wurde er blass und 
schwächlich, und so fragte der Prophet sas ihn danach. Sd. Thauban antwortete: 
„O Gesandter Allahs, ich habe keine Beschwerden, aber mir kam das Jenseits in 
den Sinn. Wenn ich dich einen Tag nicht gesehen habe, bin ich voller Sehnsucht – 
was mache ich erst im Jenseits? Wenn ich ins Paradies komme, werde ich mit 
den Dienern zusammen sein und du bist mit den Propheten. Ich werde dich nie 
erblicken, und das vermag ich nicht zu erdulden.“ Und so offenbarte Allah, der 
Erhabene (Koran 4:69): „Und wer Allah und dem Gesandten gehorcht, soll unter 
denen sein, denen Allah Seine Huld gewährt, unter den Propheten, den 



	 	

1100  
	

Wahrhaftigen, den Märtyrern.“ So seht also das Ergebnis der Verbindung von 
Liebe und Gehorsam. 

Als Sayyida Rabiah Adawiya ra gefragt wurde, was die Essenz ihres Glaubens 
sei, antwortete sie: „Ich habe Ihn weder aus Angst vor Seiner Hölle noch aus 
Liebe zu Seinem Paradies angebetet, ohne Lohn zu erwarten, sondern ich betete 
Ihn aus Liebe zu Ihm und aus Sehnsucht nach Ihm an.“ Sodann dichte sie: 

 Meine Liebe für Dich umfasst zweierlei, die Liebe um ihrer selbst Willen 
und  
 Die Liebe, derer Du würdig bist 

Die Liebe um ihrer selbst Willen betreffend  
 So bin ich nur damit beschäftigt, Deiner und keines anderen zu gedenken 

Die Liebe, derer Du würdig bist, betreffend  
 So lass den Schleier verschwinden, damit ich Dich sehen kann 

Der Dank für diese oder jene gebührt nicht mir,   
sondern Dank für diese und jene gebührt Dir 

Der Hocherhabene Herr sagte zu ihm in der Nacht der Himmelsreise: „Um 
deinetwillen habe Ich die Gestirne erschaffen.“ (Tafsir an-Naysaburi, Ruh al-bayan 
des Haqqi und al-Bahr al-madid des Imam Ibn Adschiba) Daraus ergibt sich, dass 
Sd. Mohammed sas die beabsichtigte Richtung der Liebe ist, damit der 
verborgene Schatz erkannt werde. Und es ergibt sich daraus, dass alles, was ihm 
gleicht, eine Hinzufügung ist. In diesem Sinne ist er das Ziel der göttlichen Liebe, 
und alles andere ist ein Zweig von ihm. Aus diesem Grund hat Allah, der 
Erhabene, ihn mit dem Namen „der Geliebte“ vor allen anderen ausgestattet. Und 
wahrlich, Allah, der Erhabene, liebt von seiner Gemeinde all jene, die ihm in Liebe 
und Gehorsam folgen.  

Sd. Yusuf as sah einst einen Beduinen aus der Levante. Da fragte er ihn nach Sd. 
Jakob as. Worauf der Beduine antwortete: „Er ist sehr traurig, sein Rücken ist 
gebeugt, seine Sehkraft ist vergangen, weil sein Sohn Yusuf fort ist.“ Da fiel er von 
Trauer überwältigt zu Boden und wurde gefragt, warum er weine. Da sagte er: 
„Dieser Araber gab mir Nachricht darüber, dass Jakob dem Untergang geweiht 
ist.“ Sie sagten: „Hat er denn eine Sünde begangen?“ Er antwortete: „Ja, er hat 
einen Geliebten neben Allah, dem Erhabenen.“   

Der Imam Schibli ra sagte zur Aussage des Erhabenen „Sprich zu den Gläubigen, 
dass sie ihre Blicke senken sollen“ (Koran 24:30): „Das Senken der Blicke 
bedeutet für die Köpfe, sich vom Verbotenen abzuwenden, und für die Herzen, 
sich von all dem abzuwenden, was nicht Allah, der Erhabene ist.“ 



	 	

1111  
	

Und es heißt: Zu jeder Stunde verhält es sich so, dass Allah in die Herzen Seiner 
Diener schaut. Die Herzen, in denen Er etwas außer Ihm findet, überlässt Er den 
Fängen des Diesseits. 

Abu Musa Al Aschaari überlieferte, dass zum Propheten sas gesagt wurde: 
„Wahrlich, der Mensch liebt die Gruppe, der er sich anschließt.“ Worauf er sagte: 
„Der Mensch ist mit dem, den er liebt.“ Und Allah, der Erhabene, hat für die Liebe 
das Vergeben der Sünde zur Bedingung gemacht (Koran 3:31): „Sprich: Wenn ihr 
Allah liebt, so folgt mir, dann wird euch Allah lieben und euch eure Sünden 
vergeben.“ Er sas sagte: „Wahrlich, Allah gibt das Diesseits dem, der liebt, und 
dem, der nicht liebt. Aber Er gibt den Glauben nur dem, der liebt.“ (Musnad Imam 
Ahmad) 

Zu den Beispielen der Liebe im edlen Buch zählt, dass die Frauen, die Sd. Yusuf 
as sahen, sich aufgrund der Verwirrung, die sie aus Liebe zu ihm as überkam, in 
die Hände schnitten. So sagte Er, gepriesen sei Er (Koran 12:31): „Als sie ihn 
sahen, staunten sie ihn an und schnitten sich in die Hände.“  

Und es gibt eine weitere Art des Irrwegs, das ist der Irrweg der Liebe in der 
Bedeutung von Verwirrung. Beispielweise das, was Sd. Jakob as geschah, als er 
seinen Nachfolger Sd. Yusuf verlor und weinte. Er war seiner Liebe verfallen, bis 
sein Augenlicht verloren ging und die Kinder zu ihrem sehnsuchtsvollen Vater 
sagten: „Wahrlich, wir sehen dich ‚in deinem alten Irrtum‘.“ (Koran 12:95) Der 
Irrweg ist hier in der Bedeutung der Verwirrung vor Liebe und nicht der Irrweg im 
Sinne der Verfehlung vor dem Herrn zu verstehen.  

Sayyida Khadidscha ra verstarb vor der Himmelfahrt. Das bedeutet, sie erlebte 
von den Säulen des Islams nur das Bezeugen des Einheitsglaubens [tauhid]. Sd. 
Dschibril as, der treue Bewahrer des Geheimnisses der Offenbarung, überbrachte 
ihr den Friedensgruß des Wirklichen. Eigentlich besteht seine Aufgabe darin, die 
Botschaften den Gesandten zu überbringen. Jedoch, einmal ist er zum edlen 
Gesandten herabgekommen, um ihn zu benachrichtigen, dass „der Friede“ Seinen 
Friedensgruß und Seine Hochachtung Sd. Khadidscha ausrichtet. Sie hat weder 
gebetet noch gefastet, keine Almosen gegeben und nicht die Pilgerfahrt 
unternommen. Aber sie liebte den Geliebten und wurde dadurch zur Herrin der 
Frauen im Paradies, und der Herr richtete ihr den Friedensgruß aus, was ihr durch 
nichts als die Liebe zuteil wurde. 

Schaut, was die Liebe mit Waraqa ibn Naufal gemacht hat, der weder Muslim war 
noch die Zeit des Islam erlebte. Sayyida Aischa ra sagte: „Der Prophet sas kehrte 
mit bebendem Herzen zurück zu Khadidscha, da brach sie mit ihm auf zu Waraqa 
ibn Naufal. Er war ein Christ, der die Bibel auf Arabisch las. Waraqa fragte: ‚Was 
siehst du?‘ und er berichtet ihm. Da sagte Waraqa: ‚Das ist der Erzengel, den 



	 	

1122  
	

Allah zu Musa herabsandte; sollte ich deine Zeit miterleben, werde ich dich mit 
allen Kräften unterstützen.‘“ (Al Bukhari im Sahih) Der Grund für seine Errettung 
war also die aufrichtige Absicht, dem Geliebten beizustehen.  

Die Liebe ist sogar der Rettungsring des Königs der Christen gewesen. Abu 
Huraira ra überlieferte: „Der Gesandte Allahs sas gab den Tod des Negus, dem 
Herrscher des Habascha, bekannt, und zwar am Tage seines Ablebens. Er ging 
mit den Gefährten zum Gebetsplatz, dann trat er vor und sie reihten sich hinter 
ihm auf. Er verrichtete das Totengebet (er sprach viermal den takbir) und sagte: 
„Bittet um Vergebung für euren Bruder.“ Was tat er, außer dass er den Geliebten 
Gottes liebte und ihm Geschenke sandte. Aus diesem Grund verrichtete der 
Geliebte das Totengebet, wie es sich für einen Muslim gebührt.  

Der auserwählte Geliebte sas sagte: „Keiner von euch wird gläubig sein, bis nicht 
seine Leidenschaft dem folgt, womit ich gekommen bin.“ (Dschamu al dschawami 
des Suyuti und Sunna des Ibn Abi Asim) Mit Leidenschaft ist hier die Liebe 
gemeint, aus der  Eifersucht entspringt. Das richtige Verständnis von Eifersucht 
ist, dass du mit deinem Bruder in guten Taten um die Wette eiferst, und nicht, 
dass du ihn in seiner Glaubensüberzeugung, seiner Würde oder seinem Charakter 
beleidigst.  

Er sas gab den Muslimen einen Rat. Arbad ibn Sariya sagte: „Der Gesandte 
Allahs sas betete mit uns das Morgengebet. Er wandte sich uns zu und gab uns 
eine Ermahnung an die Hand, die die Augen überströmen ließ und die Herzen tief 
betroffen machte. Sie sagten: ‚O Gesandter Allahs, diese Ermahnung hört sich 
nach einer Abschiedsrede an, so gib uns einen Rat.‘ Er sagte: ‚Ich rate euch, seid 
gottesfürchtig, hört und gehorcht, auch wenn es ein Sklave aus dem Habascha ist. 
Denn wer von euch länger leben wird, der wird viel Uneinigkeit nach mir erfahren. 
Haltet euch an meine Sunna und an die Sunna der rechtgeleiteten und 
rechtleitenden Kalifen, und haltet daran mit Zähnen fest. Und meidet 
Hinzufügungen, denn jede Hinzufügung ist Neuerung, und jede Neuerung ist ein 
Irrweg.‘“  

Im ersten Teil der Aussage forderte er die Gemeinde zur Liebe zu ihm und zu 
vieren auf: Imam Ali, seiner reinen Ehefrau, die Tochter des Gesandten Allahs, 
sowie deren beider Söhne Al Hasan und Al Husain. Und dies, da das Kalifat 
niemals von ihnen getrennt wurde und niemals von ihnen getrennt sein wird. 
Damit wollte er sas ausdrücken, dass die Rechtleitung im Gehorsam gegenüber 
ihm und den rechtgeleiteten Kalifen liegt. Und im zweiten Teil der Aussage 
verdeutlicht er, dass alles, was dem Kalifen fern ist, Neuerungen, Irrtum und 
Irrweg sind. Möge jeder, der diese Rede hört, mich auch erhören. 

 



	 	

1133  
	

O ihr edlen Geliebten, 

der Erhabene sagt (Koran 4:83): „Und wenn etwas von Frieden oder Furcht zu 
ihnen dringt, verbreiten sie es; hätten sie es aber vor den Gesandten und vor jene 
gebracht, die unter ihnen Befehlsgewalt haben, dann würden sicherlich die unter 
ihnen, die es entschleiern können, es verstanden haben. Und wäre nicht Allahs 
Gnade über euch und Seine Barmherzigkeit, ihr wäret alle dem Satan gefolgt.“ 
Und die Zusammenfassung des Kommentars von Imam Ibn Adschiba ra ist: „Die 
Herzen der Freien sind Gräber für die Geheimnisse. Und zu den bei der 
Allgemeinheit verbreiteten Eigenschaften, die Allah tadelt, zählt: Wenn sie eine 
gute oder schlechte Nachricht hören, dann verbreiten sie diese ohne Umschweife. 
Das trifft insbesondere zu, wenn sie etwas Persönliches hören. Diese Eigenschaft 
findet sich auch bei einigen Sufis, und sie ist Unachtsamkeit und eine Form der 
Neugierde. Der Sufi, der die Gerüchte hört oder danach sucht, hat keine 
Verbindung zum Sufitum, außer dem Namen. Und manchmal kann man bei 
einigen Sufis beobachten, dass sie schlechte Eigenschaften ihrer Weggefährten 
den Scheichs berichten. Der Prophet sas sagte: ‚Berichtet mir nicht die schlechten 
Taten meiner Gefährten‘.“ 

 Wenn ihnen ein Geheimnis anvertraut wird, werden ihre Herzen  
 wie Gräber für die Geheimnisse, über die Weitergabe erhaben12 

Der Erhabene Herr sagte (Koran 10:58): „Sprich: über die Güte Allahs“. Die Güte 
Allahs ist die Überbringung Seiner Gunst zu dir. Und zu Seiner Gunst zählt, dass 
Er dich zu Seiner Anschauung führt. Die Aussage von Imam Fakhruddin ra 
„Wahrlich, durch die Güte Allahs befinde ich mich“ lehrt uns die stützenden 
Wurzeln des Sufitums, das den Kern der Religion bildet, indem jeder von uns die 
Güte auf den Ursprung aller Güte zurückführt. Trotz seiner hohen Stufe führt er ra 
die Güte weder auf sich, noch auf seine Bemühungen oder seine Taten zurück. 
Sondern vielmehr setzt er die Güte mit dem vornehmen Unfehlbaren sas in 
Verbindung. Er sagt: „Wahrlich, durch die Güte Allahs“ – das heißt, durch Seine 
Güte, Gott segne ihn und schenke ihm Frieden – „befinde ich mich in der höchsten 
Höhe“. Und seine Tariqa, die Burhaniya, erhielt ihren Rang durch ihren Inhaber, 
der sich „in der höchsten Höhe“ befindet, unter dem Himmel der Disuqiya, deren 
Inhaber der Pol Disuqi, Abul Aunain, ist. Sie wird beschattet durch den Thron der 
Shadhuliya, dessen Bitte13 im Himmel der Erscheinung jene war: „Kein Heiliger 
soll vollkommen sein, ohne ein Shadhuli zu sein.“ Somit ist ihre Fahne verbunden 
mit der Anwesenheit all jener Herren, die sich in der Anschauung befinden. 

Er ra riet uns auch, dass wir uns enthalten von den Rängen und Stufen zu 
sprechen, auch wenn der Berg Uhud einst das Aufscheinen seiner Stufe sas 
bezeugte, als sie seine Zähne verletzt hatten und er aufgrund seiner 
Großzügigkeit und seines guten Charakters für sie betete: „Leite mein Volk recht, 



	 	

1144  
	

denn sie erkennen nicht.“ Das heißt, sie erkannten seine Stufe sas nicht. Denn die 
Stufen erhöhen sich je nach Situation. Wissen erfordert Erkenntnis, und dhikr 
erfordert Fleiß und Stetigkeit. Das Wissen hängt eng mit dem dhikr zusammen, so 
wie Sd. Abul Aunain sagte: „Wissen und dhikr sind stets verbunden.“ Segeln auf 
dem Schiff der Scharia, um in die See der Tariqa zu stechen, steuernd auf die 
Wahrheit, um die Anschauung zu erreichen, wodurch sein Kapitän mit der Gnade 
der Führung von denjenigen zurückkehrt, die den Weg des Herrn der Welten 
gehen: 

 Ich behütete seine Angelegenheit im Verborgenen, so leitete er 
 mich recht, und ich wurde mit der Führung ausgezeichnet14 

So wird er durch seine Führung zum Herrn des Volkes. Wahrlich, „der Herr des 
Volkes ist dessen Diener“ (überliefert von Imam Suyuti in Dschami al ahadith), 
weil der beste der Menschen derjenige ist, der für sie am vorteilhaftesten ist.  

 Wisset, dass wir seine Diener sind 
 Und wir erhielten unsere Bruderschaft durch unser Dienen15 

Sodann werden wir auserwählt, und dies sei unser Anfang. Dies sind allgemein 
die Stufen, die für das Gottesgedenken bestimmt sind. Und wenn dies die Stufen 
für den Anfang sind, worin wird das enden? Also warnte er uns und sagte: 

So enthalte dich über die Stufen zu sprechen, denn diese sind  
in Registern festgehalten, die den Händen unserer Imame anvertraut sind16 

Es ist ein gutes Zeichen, dass die Hauliya der beiden ehrwürdigen Imame in 
diesem Jahr mit mehreren Jubiläen zusammentrifft: Denn die Hauliya der beiden 
Imame findet in diesem Jahr am 26. Schaban statt, dem Datum der Heimgangs 
von Sidi Kamaluddin Maulana Scheich Ibrahim. Damit fällt es zusammen mit der 
letzten Nacht der Feierlichkeiten für Sd. Ibrahim Disuqi am 26. Schaban. Und im 
Monat Schaban findet sich auch sein Geburtstag, in der Nacht des Zweifels. Nicht 
nur das, sondern auch die Quersummen der Hidschri-Jahre 1424, in denen Imam 
Kamaluddin heimging, und von diesem Jahr 1442 stimmen überein. So wie auch 
die Quersummen für die entsprechenden gregorianischen Jahre 2003 und 2021. 
Als ob es sich bewahrheitet, was Imam Fakhruddin an diesem Tag vor 34 Jahren 
(Mittwoch) gesagt hat: „Im Schaban ist es vollendet.“17 

„Und sprich: O mein Herr, lass meinen Eingang einen guten Eingang sein und lass 
meinen Ausgang einen guten Ausgang sein. Und gewähre mir von Dir aus eine 
helfende Kraft.“ (Koran 17:80) 

In der Tat, ihr habt eine wahrhaftige Stufe bekommen, O ehrenwerte Imame, und 
in der Tat ist durch euch und für euch der höchste Ehrenplatz im ridwan 
geschaffen. 



	 	

1155  
	

 Wahrlich, durch die Güte Allahs befinde ich mich in der höchsten Höhe  
 Und meine Hand zeigt durch ihn, in ihm, zu ihm18 

O Allah, mache dies zu einem Anfang des Guten für unseren Weg, für die ganze 
Welt. Mögen der Segen und die Zufriedenheit Allahs auf allen ruhen.  

Wa kullu ‘am wa antum bikhair! Und möge der Segen Allahs am Anfang und am 
Ende eines Dieners sein, der durch den Wahrhaftigen gelobt wird. 

																																																													
1  Letzte Bearbeitung durch Übersetzungsbüro am 2.5.2021 (Kontakt: Hasan Ralf) 
2  Vgl. Qasida 5, Vers 4 (2): Maulana Sd. Fakhruddin spricht hier von sich selbst  
3	 Das arabische Wort murid bedeutet Schüler (eines Sufi-Scheichs), Plural: muridin	
4  Qasida 62, Vers 7  
5  Gemeint sind hier die vier Elemente Feuer, Erde, Luft und Wasser 	
6  Qasida 1, Vers 236  
7  Qasida 11, Vers 22;  
8  Qasida 33, Vers 26 
9  Qasida 13, Vers 38 
10 Qasida 15, Vers 15 
11 Qasida von Ibn al Farid in Ibtisam al Madami 
12 Qasida 16 (Vers 6) von Ibn al Farid in Ibtisam al Madami  
13 Die Bitte von Sidi Abul Hasan Shadhuli 
14 Qasida 22, Vers 16 
15 Qasida 35, Vers 48 
16 Qasida 35, Vers 10 
17 Qasida 85, Vers 24	
18 Qasida 5, Vers 15	




